

# مجلة الملحدين العرب

مجلة شهرية بجهود فردية تصدر في الثاني عشر من كل شهر

## النقد القرآني ج1: الفترة ما بين السنتين

م 700 و 825 م

Ibn Warraq

● آياتٌ إنسانيةٌ

د.عبد العزيز القناعي

● الإلحاد ج 1

إنكى

● المرأة التي انتصرت على

الإله

Omar Hussein

تهدف مجلة الملحدين العرب إلى نشر وتوثيق أفكار الملحدين العرب المتعددة وبحرىٍ كاملة، وهي مجلة رقمية غير ربحية، مبنية بجهودٍ طوعيةٍ لا تتبع أيَّ توجُّهٍ سياسي. المعلومات والمواضيع المنشورة في المجلة تمثل آراء كاتبها فقط، وهي مسؤوليتها من الناحية الأدبية ومن ناحية حقوق النشر وحفظ الملكية الفكرية.

## كلمة تحرير المجلة

إحدى أهم أهداف مشروعنا التنشيري سواءً في مجلة الملحدين العرب أو شبكة منتدى الملحدين العرب على شبكة التواصل الاجتماعي أو موقع قناة الملحدين بالعربي هو إعطاء الصوت للنقد الحقيقى للتباوهات والمحرمات التي تستبد بالجميع مسلحةً بنوع غير مستحقٍ من الحصانة ولكن مختصٍ من حقوق الآخرين وقيمة الحقيقة والعدالة، هذا النقد الذي نحن في أمس الحاجة إليه، فقد كانت هذه التباوهات والمحرمات ولا زالت تشكّل أرضيةً وبنى تحتيةً للكثير من أنواع الظلم والفساد والغش، ولعل الوباء الذي تعاني منه أغلب البلدان الشرقية من تطرفٍ دينيٍ وإرهابٍ أوضح مثلاً على نتيجة غياب النقد والحوار.

النقد والحوار ومواجهة الكلمة بالكلمة والفكرة بالفكرة هو السبيل الوحيد للنهوض بالأفراد والمجتمع والدول حيث أن نتائجها دوماً تكون بتبني الأفضل وترك ما هو أكثر فساداً.

اليوم يرى العالم ما وصلت إليه الحضارة الغربية من تقدمٍ وازدهار، والكثير من أبناء شعوبنا هربوا من جحيم بلدانهم إلى واحات الحرية تلك. تلك الواحات الحضارية التي لم تكن ممكناً لولى وجود ثقافة النقد الحر والتعبير بدون قيودٍ وتباوهات. تلك الثقافة التي تعتبر عند الكثير من الدول المتقدمة الأساس الفكري والأكثر تقديساً حتى أصبحت مرادفةً للكرامة الإنسانية.

من السهل علينا أن نتسوق الحلول وأن ننظر للتجارب الناجحة ونستوردها، ولكننا بحاجةٍ أكثر إلى صناعة حضارتنا بأنفسنا ليس خوفاً من اتهامنا بالعمالة للغرب وتقديسه بل لأن أي تجربةٍ حضاريةٍ حقيقيةٍ تحتاج أن تكون أصيلةً من جذور المجتمع وليس دخليةً عليه حتى تنجح وتستمر وتزدهر.

الغراب الحكيم

فريق التحرير  
المشارك في هذا العدد

رئيس التحرير  
الغراب الحكيم

### أعضاء هيئة التحرير وبناء المجلة

John Silver

Gaia Athiest

أسامه البني (الوراق)

Alia'a Damascéne

غيث جابري

Abdu Alsafrani

Raghed Rustom

Johnny Adams

ليث رواندي

Rama Salih

Sami Jamal

Olga Loutfi

Osama al Abbas

إيهاب فؤاد

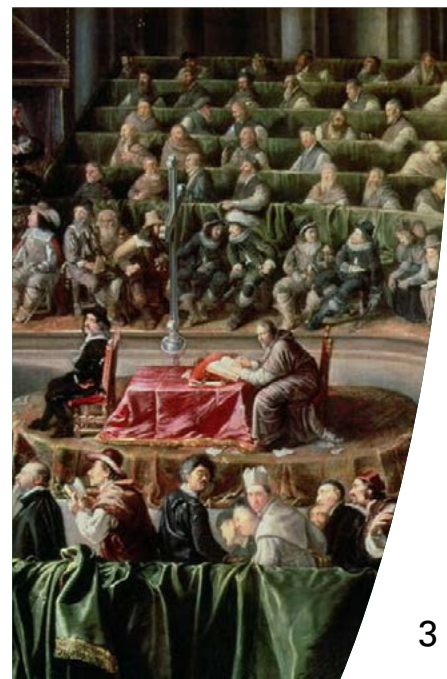
Yonan Martotte

Liza Paloulian

Saad Taher

Yusuf Askar

الفهرس



- |    |                                                                         |
|----|-------------------------------------------------------------------------|
| 2  | كلمة تحرير المجلة                                                       |
| 3  | الفهرس                                                                  |
| 4  | آيات إنسانيةٌ<br>د. عبد العزيز القناعي                                  |
| 9  | تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة<br>حمدي الراشدي                       |
| 17 | الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي<br>Enki                               |
| 38 | النقد القرآني ج 1:<br>الفترة ما بين السنوات 700 م و 825 م<br>Ibn Warraq |
| 49 | المرأة التي انتصرت على الإله (قصة قصيرة)<br>Omar Hussein                |
| 54 | سيرة محمد بن آمنة<br>ترجمة عن منشورات شارلي إيبدو                       |
| 61 | كاريكاتور                                                               |

# آياتٌ إنسانيةٌ



د. عبد العزيز القناعي



وشيعية، ومقابل ذلك فشلنا في بناء هوية الوطن والولاء الوطني واكتفينا بالشعارات الوطنية فقط دون غرس أي مضممين وطنيين في العقل العربي لوجود تعارضٍ أو ضبابيةٍ أو تضادٍ بين مفهومي الوطن والدين... في بينما يرى البعض الوطن هو أنت وأنا ولا يجمعنا داخله لا دين ولا مذهبٌ ولا عرق، بل تجمعنا قيم المواطنة والعدالة والمساواة التي تتمثل بالاندماج الإنساني والحضاري والأخلاقي، يراه البعض الآخر مجرد كيانٍ يخدم الإسلام ضمن شروط الكفر والإيمان ودار الحرب ودار السلام وما يستتبع ذلك من تعاملاتٍ خاصةٍ للمسلمين وللكفار حتى ولو كانوا مواطنين.

نحن اليوم لسنا بحاجةٍ إلى الأديان حتى تحكمنا أو تُشرع لنا، بل نحن بحاجةٍ أكثر إلى الإنسانية والتعايش والأخلاق الكونية، ولا يمكن أن يُقدم هذه المنظومة من القيم والمفاهيم والمبادئ الرائعة سوى العلمانية بما تحمله من غایاتٍ وإدارةٍ

الوطن كهويةٍ وانتماءٍ وشعورٍ يُعبرُ اليوم عن قيمةٍ مفقودةٍ في الوعي العربي، بعد أن اخترقتنا هويات الدين والمذهب والقبيلة والعرق والتي أعادتنا أكثر إلى العصور البدائية أو جمدتنا على ما نحن فيه من تراجعٍ وانحطاطٍ قيميٍّ وحضارى، فالوطن لم يعد يُدرَس في التعليم إلا كبقعةٍ جغرافية، بينما الولاء للوطن أصبح مأسورًا بالمنذهبية والطائفية والعرقية والقبلية، وهو ما يُشكّل أحد الأسباب الرئيسية في إخفاق واستكمال مشروع النهضة العربية المنشودة.

من المؤكّد أنّ غياب مفهوم الوطن والمواطنة أثّر بشكلٍ كبيرٍ على تعاطينا مع الأزمات السياسية والاجتماعية من خلال إدخال مجتمعاتنا العربية في أتون الصراعات الإقليمية والدولية وخصوصاً بعد انتشار تنظيم الدولة الإسلامية وتمددها الإسلامي، وما تبع ذلك من هزّاتٍ طائفيةٍ سنويةٍ

واعيةٍ عقلانيةٍ مختلف الشعوب والثقافات والأديان، فقد فشلت كل المسميات الإسلامية والشيعية والوسطية الدينية في القيام بدورها الإنساني في تقرير الشعوب أو خلق الحضارة، وسقطت كل الشعارات الدينية والقومية في وحل الاستبداد والهيمنة والوصاية وتطبيق الشريعة، لقد فهم المسلمون الحداثة بأنها بناءً ومادةً وتكنولوجيا، ولكن غاب عنهم أن الحداثة تطور اجتماعي اقتصادي سياسيٍّ تصنع الإنسان وتحلّق التنمية وتستشرف المستقبل بخطىٍّ واعيةٍ ونظرةٍ عقلانيةٍ وقدرةٍ على الابتكار دون أيّ قيود.

المواطن العربي اليوم يحمل هاجساً مخيفًا وترددًا كبيرًا وكراهيةً دينيةً لمفهوم العلمانية، لأنّه إلى اليوم لم يتعالج معها أو حتى يجرّبها، فكلّ ما تعرفه غالبية الشعوب العربية عن العلمانية أنها تيارٌ تغريبيٌّ إلحاديٌّ يسعى إلى تشويه سمعة المسلمين ونشر الرذيلة بأوساط النساء، وهذا المفهوم أو الوعي السائد في العقل العربي هو نتاجٌ طويلٌ من الدعاوة الدينية ضدّ العلمانية، ونتاج عشرات الفتاوى الشرعية بتكفير العلمانيين على طول الوطن العربي وعرضه، وبالتالي وأمام هذا الوعي الزائف المنتشر في التعليم والمساجد والفضائيات الدينية لم تتعاطى الشعوب العربية مع العلمانية إلا بخوفٍ وحذرٍ وكراهية، وأيضاً لم تساهم الأنظمة العربية في دعم الثقافة العلمانية لأنها تخاف من مبادرتها في نشر ودعم حقوق الإنسان والحرّيات وتدالُّ السلطة، فكل نظامٍ عربيٍ يدّعي بأنه نظامٌ علمانيٌ دون أن تتوارد حرية الرأي والاعتقاد والديمقراطية كسلوكٍ وثقافةٍ ومجتمعٍ مدني، فهو نظامٌ كاذبٌ يدّعي زوراً وبهتاناً بأنه علمانيٌ لخداع الشعوب والمجتمع الدولي. فالعلمانية ليست عقيدةً ولا ديناً، بل هي آليةٌ لإدارة المجتمع بصورةٍ حياديةٍ أمام مختلف التنوعات الفكرية والدينية واللادينية، وبالتالي فالعلمانية تتطلّب الحياد التام والرؤى العقلانية والاهتمام بالإنسان أولاً وأخيراً من خلال توفير البيئة المجتمعية القائمة على العدالة والمساواة والحرّيات واحترام القانون والتعايش مع الآخر المختلف.



كيف نستطيع أن نتغير أو نحدث التغيير وسط هذه الحالة المحبطة السائدة؟... عندما أقرأ بإيمانٍ عن نية الشعوب العربية بالتغيير، ولكنها تعزز جدًا بنفس الوقت بذاكتها الماضوية، وكيف تتعامل مع حاضرها، وكيف تريد أن يكون مستقبلاً، أجد نفسي مُحبطاً ويائساً إزاء مجتمعاتنا العربية التي لا تترنّح قيداً مُهلاً عن بنيةٍ صلدةٍ من التفكير الديني وهي ترتع في حالاتٍ فوضوية، ومصالح سياسية، وتردد شعاراتٍ دينية، وتعامل مع أفكارٍ رجعية، وتتشبّع بعواطفٍ ماورائية. إن أسوأ ما نجده في المجتمعات العربية هو هذا التواصل للتعصّبات الدينية والطائفية والقبلية، وخضوع النخب المثقفة بتiarاتها المدنية والعلمانية والديمقراطية لثقافة المجتمع السائدة وعدم القدرة، وأنا أراها عدم الرغبة في المواجهة الحقيقة للتغيرات الإسلامية، وتفضيل ما هو حاصلٌ مع إلقاء اللوم دائمًا على الحكومة والحاكم بأنه هو المسؤول تماماً عن رعاية التيارات الدينية وتفاقم حضورها، وإن كانت هذه التهمة حقيقةً، إلا

أن إخفاقات النخب في دعم وتشجيع الثقافة العلمانية هو الخوف الأول وهو الأزمة التي نعيشها في مجتمعاتنا والتي أخرّت التحول المدني وخلقت تشوّهاتٍ فكريّةً لمفاهيم ومصطلحات العلمانية والحرّيات الشخصية، وجعلت من العلمانية في خطابهم مجرد شعاراتٍ لها مأربٌ آخر.

هنا، وأمام هذا النوع من الإخفاقات النهضوية، لا بدّ لنا كعلمانيين حقيقين من أن نحارب الواقع وأن نفرض التغيير وأن نصنع الثورة التي تأخرت كثيراً بعد عصر النهضة العربية الأولى، وأن نستكمّل جهود المؤسسين الأوائل وواعضي أدبيات الفكر العلماني العربي لنخلق مساراتٍ جديدةً وثورةً حقيقةً على السائد والموروث والثابت الديني والسياسي، لقد آن الأوان لتحطيم القيود، وقيادة مجتمعاتنا العربية وفقاً لمبادئ العلمنة وتحقيقاً لقيم العدالة والمساواة والحرّيات. العلمنة لم تعد اليوم خياراً هامشياً أو نخبوياً بل أصبحت خياراً مستحقاً وأملاً مُرجحاً وآياتٍ إنسانيةً تقود وقادت المجتمعات إلى برّ السلام والعلم والتحضر والأخلاق، بعد مسيرةٍ طويلةٍ من التضحيات والدماء وفك قيود الدين والعرق عن الإنسان ليحلّق عالياً في فضاء العلم والفلسفة والفنون.



في مجتمعاتنا العربية حالياً نعيش اكتمال مرحلة التطرف الديني، وهي مرحلةٌ مرضيةٌ خطيرةٌ جدّاً، فقد بدأ الاستقطاب يأخذ مساراتٍ مذهبيةً وعملياتٍ لوجستيةً وإرهابيةً تمثّلت في القيام العملي بتصفياتٍ وحوادث قتلٍ، وهو الأمر الذي يُبنّى بخطورةٍ كبيرةٍ على مستقبل الوطن العربي وأجياله، فالحقيقة أنَّ التطرف مستشرٌ في مختلف الثقافات الدينية، إلا أنَّ تمثّله في الدين الإسلامي قد أخذ منعطفاتٍ دالةً، ساعدت على انتشاره فئاتٌ اجتماعيةٌ متنوعة، وامتدت جذوره عبر مختلف الدول العربية والإسلامية. فأصبحت مظاهر الغلو والتّكفّر والقتل نوعاً من الالتزام بالدين، وأصبح رمي الآخرين بالكفر والخروج عن الدين أصلًا من أصول الدين، يتم تدریسه والدفاع عنه بل وإقامة المحاكمات القانونية ضد المفكّرين والمثقفين. كما انعكست مظاهر الإرهاب الإسلامي على المستوى الاجتماعي، من خلال تفكّيك المجتمع وتمزيق نسيجه، وتفرقة الناس بين مؤمنٍ وكافر، ثم غرسه لقيم التشدد ودعمه بالكتب والفكر والإعلام، ليُعاد إنتاجه مع كل جيلٍ كثقافةٍ مجتمعية، لا تعترف بالاختلاف والتعدد، فتُقصي الاجتهاد العقلي لتفرض النّظرة الأرثوذكسيّة على النصوص الدينية. كل هذه التطورات، نحو التطرف والإرهاب الإسلامي في المجتمعات العربية والخليجية أيضًا، جاءت بعد مراحلٍ من تغييب الوعي العلماني، وتعزيز الهيمنة الدينية الذّكرية، وإعلاء النقل والتّقليد والعنونة مقابل تحريم وعدم الاهتمام بالفلسفة والعلم والفنون. التغيير لن يكون سهلاً، فالمراحلة الحالية هي مرحلة تم التخطيط لها بدقةٍ من قبل الكهنوت الإسلامي، فمشروع الحكمية، وبعد ثورات الربيع العربي، لم يكن مشروعًا نظريًا فقط، بل استراتيجيةً عُلياً وهدفًا أسمى لإقامة دولة الخلافة وحُكم العالم وهدایتهم إلى الدين الصحيح. هذه تجلياتٌ تاريخيةٌ لم تأتِ من العدم، ولم تأتِ من الخيال، بل جاءت كأوامر إلهيةٍ لا بد من تحقيقها على أيدي خير أمّةٍ أخرجت للناس. هنا ماذا نحن فاعلون؟ وكيف نستطيع أن نحدث التغيير والمواجهة مع من يريد إلغاء الحضارة والإنسانية والحب ليستبدلهم بالدم والجلد والرجم. الدين لن يكون المظلوم أبداً، فهو حقٌ إنسانيٌ لكل البشر والمحافظة عليه وفق العلمنة هو الغاية الحضارية للإنسان الحر الواعي، لكن التغيير المطلوب من الإنسان العربي أن يبدأ في تغيير نفسه وفكرة وسلوكه. أن يقرأ كي يكتشف فضاء المعرفة، أن يؤمن بحرية الرأي والاعتقاد،

أن يفرض على حكومته العدالة والمساواة والديمقراطية، أن يصنع الغد بدلاً من أن يلعن الحاضر، فقد أخفقنا في الحاضر، ومن لا يتعلم من الحاضر لن يكون له مستقبلٌ أبداً.

وحتى نكون أكثر وضوحاً في حكمنا على الإسلام والعلمانية، نقول أن العلمانية تُدير المجتمعات وفقاً لكل المعتقدات والأفكار بعدلٍ ومساواةٍ ضمن شروط القانون المدني ومواثيق حقوق الإنسان، إلا أن الإسلام يرفض وجود التيارات المعاشرة لأفكاره، يعني أن الحكم في المجتمع الإسلامي يجب بل لا بدّ أن يكون إسلامي التوجّه، أي بتطبيق الشريعة التي بدورها تعامل مع الآخر المختلف وفقاً للإيمان أو الكفر، الحلال والحرام، وبالتالي لا وجود لأفكار الحرية والمساواة والعدالة إلا داخل الجماعة المؤمنة، أما غير المسلم أو اللاديني فُيعامل وفقاً للحدود الإسلامية والتي تبدأ من الجزية إلى بقية الحدود المعروفة في التمييز بين المواطنين وبين الذكر والأنثى. فالعلمانية وخلال تاريخها السياسي والاجتماعي في العصر الحديث لم تقصِّ أي تيارٍ أو أي فرد بل هي المُدافعة بشراسةٍ عن الحقوق الإنسانية ومن ضمنها الاعتقاد الديني، وكم رأينا من قضايا تم الحكم فيها لصالح المسلمين كما حدث مؤخراً فيما يُعرف بقضية البوركيني، إلا فيما يتعارض مع قانون الدول وخصوصاً في القضايا الأمنية بعد تزايد الإرهاب الإسلامي من قبل المسلمين وتوحش الدعوة إلى الدين في دول الغرب.

بينما في الدول التي يحكمها الإسلام أو حتى التي تُحكم قوانينها بالشريعة الإسلامية فنرى المأساة والقضايا وأحكام القتل والجلد والرجم تطلق على كل من يُخالف أو ينتقد أو يرفض الدين في صورة خطيرة يغيب فيها حق الإنسان في الحياة وفي حرية الرأي والاعتقاد. بالإضافة إلى غياب التنمية وإخفاق الديمقراطية وفشل التعليم والإنتاج والصناعة، وهم من يدعون بأن الإسلام قد أعطاهم الوصفة السحرية للتقدم، ولكن إلى اليوم لم نرَ أي واقعٍ يشهد على صحة هذه المقوله وباعتقادي الجازم أننا لن نرى ذلك أبداً.

# أحاديث رجل الكهف

## The Caveman Talks

قناة «أحاديث رجل الكهف» على اليوتيوب تهدف إلى مساعدة الشباب الناطق بالعربية، الثناء في بحرٍ من الثقافة الاستهلاكية على بناء عقليةٍ نقديةٍ مثقفةٍ عقلانيةٍ مستقلة، ومحاولة تبسيط العلوم والبحث في مختلف أنساق المعرفة الإنسانية.



عسى أن يكون هذا الجهد بمثابة إنارة شمعة في ظلممات الجهل الثقافي الذي يعيش فيه الشارع الناطق بالعربية

شبكة الملحدين العرب  
arab atheist network  
arab atheist network



<https://www.facebook.com/groups/arbangroup/>

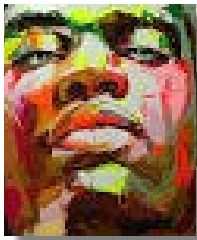
# تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة



حمدي الراشدي

الفلاسفة الإغريق وضعوا انطلاقه التفكير الحر لرؤية صورة العالم، غير أن ظهور الدين القائم على الإله الواحد صادرًّا هذا الحق ليبدأ صراعٌ مريئٌ على استعادته. والنخبة الدينية ترفض التنازل عن تفردّها بحق وضع صورة العالم بالرغم من أن هذه الصورة التي يقدمها النص المقدّس تتعارض مع العلم. وفي عصر الفلسفه الإغريق، لم تكن الآلهة قادرةً على كل شيءٍ ولم تكن قادرةً على التفرد بتسخير الكون وخلق الأسباب،

# تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة



حمدي الراشدي

بل كانت شخصياتٍ خلفيةً تراقب الأمور عن بُعد، تاركةً الإنسان - الطفل - يلعب حسب رغباته لتضحك على أخطائه. وعندما نشأ الإله الواحد القادر الذي تسير كل الأمور بمشيئته وحكمته، لم يعد هناك مكانٌ للتفكير الذاتي بالأسباب، فالأسباب كلها من عند الله وخاضعةً لمشيئته. ولكن بغياب مثل هذا الإله في عهد الإغريق، كان الإنسان مجبًّا على التفكير في الأسباب من خلال تجربته الشخصية. وهذا الأمر بالذات هو الذي أعطاهم الدافع لوضع أكثر الأسس جوهريَّة المؤسِّسة للعلم والملاحظة العلمية.

وإلى حدٍ كبير، يمكن القول إن حركة تطور العلوم الطبيعية ونضجها خلال الألفي سنة الأخيرة هي التي جعلت من الإنسان الحديث كائناً قادرًا على التفكير النقدي والتفكير المستقل وحررته من الخضوع والعجز. وهذه الحركة نحو الحرية يعود الفضل فيها إلى كبار الفلاسفة الإغريق، مثل ديمقريطوس، وفيثاغورس، وأرسطو، وحتى أرخميديس عندما انطلقوا في سعيهم للوصول إلى تفسير الظواهر الطبيعية بدون الحاجة إلى إرجاعها إلى قوىٍ وهميةٍ خالقة، لعدم وجودها في منظومتهم الفلسفية التي تربّوا عليها، مما خلق التربة لانطلاقٍ حرية.



خارطة العالم بحسب بطليموس

وأحد الأمثلة على الأسلوب العلمي للتفكير عند الإغريق هو كتاب "Geographia" الذي كتبه الجغرافي بطليموس عام 150 قبل الميلاد. وفي هذا الكتاب جمع معرفة زمانه عن القارات الثلاث، أوروبا وأفريقيا وآسيا، وأشار إلى أنه لا بد أن توجد قارةً رابعةً هي الأرض المجهولة "Terra Incognita"، وإن الأرض ستكون غير متوازنة، حسب تفكيره.

وأصبح بطليموس أباً لعلم الجغرافيا، وبقيت ملاحظاته ورسوماته في الاستخدام حتى القرن السادس عشر.

غير أن الكنيسة الأوروبية، بعد أن أشاعت طريقتها الدينية في التفكير على الساحة الأوروبية، رفضت على الإطلاق إمكانية وجود قارةٍ غير مكتشفة. فالبابا أوغسطينوس، في عام 400 ميلادية، برر عدم إمكانية وجود القارة الرابعة بنصوص الكتاب المقدس. ويشير الكتاب المقدس إلى أن كل واحدٍ من أبناء نوح الثلاثة اختار لنفسه قارةً من القارات الثلاث، ولهذا من المستحيل أن توجد قارةً رابعةً.

وأنواعية ملائكة المطر في إيمانه المطلق وفي صحة الكتاب المقدس وحياته على أي ادعاءٍ آخر. وفي حين أن بطليموس كان يعلم أن الأرض كرويةٌ وأن الإنسان ليس على اطلاعٍ إلا على قسمٍ صغيرٍ منها، ما زالت توجد مساحةً كافيةً لقارةٍ أخرى غير مكتشفة، "Terra Incognita"، ولم تكن بالطبع إلا فرضيةٌ، وهي فرضيةٌ قامت على مجرد التوقعات، ولكننا نعلم اليوم أنه كان على حقٍّ والبابا على باطلٍ بالرغم من أنه

# تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة



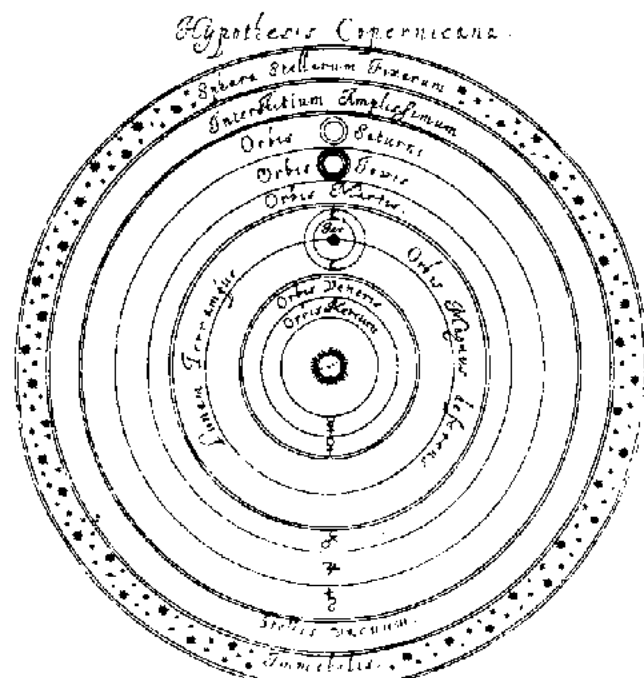
حمدي الراشدي



لوحة زيتية تصور محاكمة غاليليو غاليلي 1633

اتبع النص المقدس. وهذا الأمر لا يزال يتكرر حتى اليوم بنفس الطريقة، ليس فقط في الجانب المسيحي بل وحتى في الجانب الإسلامي وبشكلٍ أكبر. وقصة القارة الرابعة مثالٌ على أن المعارف الدوغمائية، الثابتة وغير القابلة للنقاش والتغيير، كانت على الدوام مشكلةً وعائقاً أمام التفكير الحر. وهذه القضية جرى حسمها بفضل الرحلات المتكررة التي انتهت بعبور المحيط الهادئ. ولكن القصة تشير أيضاً إلى أن بطليموس كان على حقٍ لأسبابٍ خاطئة. فمن جهةٍ كانت هناك أكثر من أربع قاراتٍ، ومن جهةٍ أخرى نعلم اليوم أن الأرض ليست غير متوازنةٍ ولا تحتاج قارةً أخرى لغرض التوازن، كما أن أغلب القارات مجتمعةً في كتلةٍ واحدة. ولكن، وعلى الرغم من أن خلفيّة الفرضية كانت خاطئةً، إلا أنها شكلت الصفحة الأولى في وجه النص المقدس، كمصدر تشريعٍ، وحماية الوصاية الدينية. وعلى مدى بضع مئاتٍ من السنين، جرت تجربة نظرية القارات الأربع وجرى تحديها، وبدأ بفضلها صعود نجم العلوم الطبيعية وتأسيسها، ومن هنا ظهر فضل اكتشاف القارة الأمريكية على التغييرات الجذرية في حرية التفكير والخلص من الدوغماء الدينية، وأضعًا أسس التفوق الغربي.

وبالرغم من أن الإغريق وضعوا أسس العلوم الحديثة، غير أنهم كانوا، بشكلٍ رئيسيٍّ، مفكرين. إذ لا يوجد لدينا الكثير من الدلائل على أنهم قاموا عمليًّا بإجراء تجارب عدا وضع المصطلحات الأساسية للعلوم الطبيعية. وانطلاقه التجارب العلمية الجدية كانت للمرة الأولى فيما بين عامي 1580 و 1680 ميلادية، وهي نفس الفترة التي انفصل العلم فيها بجديةٍ عن الدوغماء الدينية المتعنتة والوصائية، ليصبح مأوى الباحثين الأحرار. وبذلك ظهر إلىعلن الصراع بين المعرفة والإيمان. وفي العالم الغربي، جرى حرق الكثير من العلماء بتهمة الزندقة والكافر لمجرد أن أفكارهم تطرح صورةً عن العالم مغايرةً للصورة التي تروج لها المؤسسة الدينية. فالحكم على غاليليو غاليلي عام 1633 أصبح رمزاً للصراع بين الدوغماء الدينية والفكر المعرفي. واتهمت المؤسسة الدينية غاليليو غاليلي بدعم الصورة التي أطلقها كوبرنيكوس عن الكون، حيث جعل الشمس مركزاً والأرض تدور في فلكها، وهي صورةٌ



اقترح كوبرنيكوس أن الأرض ليست مركز الكون وإنما أنها تدور حول الشمس التي صارت المركز في نموذجه

# تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة



حمدى الراشدى

رأها في تليسكوبه، ولكن الكتاب المقدس لم يشر إليها. وفي النتيجة، نجحت المؤسسة الدينية في إجبار غاليليو على الصمت، ولكن قبل ذلك نجح في وضع قواعد البحث العلمي ونشرها باللغة العامية مما ساعد على انتشارها، كما كان من أوائل من استخدمو التجربة للبرهنة على النظرية، حيث برهن أن سرعة سقوط الأجسام لا علاقة له بالوزن. والصراع بين غاليليو والكنيسة كان المعركة الأخيرة التي برهنت على أن الأدلة على الظواهر العلمية لا يجوز البحث عنها في النص المقدس وإنما في الملاحظة والاختبار.



لوحة تظهر إحراق الكنيسة لمجموعة كتب.

وفي العالم الإسلامي، لم يكن الأمر مختلفاً من حيث الجوهر، فالمؤسسة الدينية كانت تستفرد عملياً بالوصاية على الأفكار وعلى صورة العالم، فرؤيه رجال الدين المستمدّة من النص المقدس كانت هي الحكم والقياس. وبالرغم من أن العالم الإسلامي وصل لمستوياتٍ حضاريةٍ متقدمةٍ في بداية تأسيسه، إلا أن هذه المرحلة بالذات كانت تتميز بضعف وجود مؤسسة دينيةٍ وضعف هيمنتها، وبكونها مرحلةً للصراع بين رجال الدين ووصاية رجل الدين الذين كانوا في طور التشكّل كمؤسسةٍ تحت تأثير حاجة السلطة السياسية، مما جعل أحكام القمع الأولى تبقى في إطار الصراع الديني لجسم الخلافات وتصفية التوجهات الدينية المناوئة للحاكم والتيارات الرئيسية، وهو الأمر ذاته الذي سمح لفكر الإغريق أن يبقى حياً بين نخبة علماء الخلافة الإسلامية، بعيداً عن وصاية رجال الدين الإسلامي الذين لم ينتهوا من إنشاء مؤسستهم الدينية المندمجة مع السلطة، في الوقت الذي يجري اجتثاثه في الغرب على يد المؤسسة الدينية الناضجة البنيان باعتبارها أسبق.

وفي أوج عظمة الخلافة الإسلامية، كانت المؤسسة الدينية قد وطدت أركانها لتظهر بكل عنفوانها بقيادة الحنابلة في بغداد لتصفية كل مخالفيهم، فارضاً وصايتها ليس فقط على التفكير الديني وإنما العلمي أيضاً. لذلك ليس من الغريب أن يظهر موقف الغزالى من الفلسفة الذى يتتطابق وموقف الكنيسة الغربية، ليبدأ قمع ابن رشد وإحراق كتبه، واجتثاث المعتزلة وفکرهم، لينتهي عصر الانحدار فينتج لنا ابن تيمية صاحب تحريم الكيمياء وتكفير أتباعها، وللتصبح العلم الدينى وحده العلم الحق.

وهذا الخط الدوغمائى الوصائى لا يختلف في مضمونه عن موقف الكنيسة الغربية، غير أنه استمر في العالم الإسلامي حياً حتى القرن العشرين بل وحتى اليوم، حيث استهزأ رجال الدين بخبر إطلاق أول مركبةٍ فضائيةٍ والوصول إلى القمر، ودوران الأرض وثبتوت الشمس، وحرموا تعليم البنات والتلفزيون والتليفون، ورفضوا الاعتماد على علم الفلك لمعرفة

# تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة

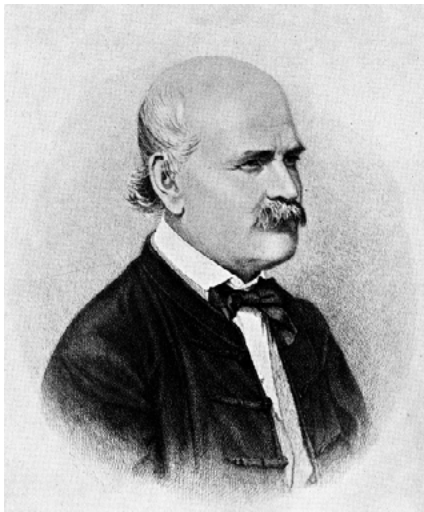


حمدي الراشدي

دخول الشهر مما أدى إلى وقوعهم، ولا يزالون، في ورطاتٍ مخزية. ومع أن العلم يحصل باستمرارٍ على اعترافٍ بإنجازاته التي رفضتها المؤسسة الدينية الإسلامية، إلا أنها تتمكن على الدوام من تجنب الاضطرار للاعتذار والاعتراف بخطئها أو التخلّي عن وصايتها على الفكر والعلم والدين، مستغلين ضعف المؤسسة العلمية في بلادنا وعمق ثقافة الانصياع والتقدّيس، ونماجحهم في إعطاء الانطباع أنهم والدين جزءٌ واحدٌ لا ينفصلان، ونقدّهم هو بذاته تهجمٌ على الدين، بل وعلى العكس نجد أن خطابهم ديماغوجيٌّ إلى أبعد الحدود، إذ يعطون الانطباع وكأنهم دائمًا كانوا إلى جانب العلم وأول أنصاره، متّجاهلين على الدوام الإشارة إلى ماضيهم ومتهمين من يذكّرهم به بالتهجم على الإسلام ليضيفوا الابتزاز إلى تاريخهم.

والليوم نجد أن مواقف المؤسسة الدينية الإسلامية توحد جهودها مع بقایا القوى المسيحية في الدفاع عن حصنهم الأخير ضد نظرية التطور، مستمررين في ممارسة الوصاية، رافعين سوط التكفير وغضب الله، معتقدين بعمقٍ أنهم ممثلو الله المخلصون على الأرض.

## من الإيمان إلى العلم



إغناست سيميلفيس

يقدم لنا الفكر الديني أجوبته على التساؤلات انطلاقاً من مرجعية النص المقدس كحقيقةٍ منزلةٍ من المعرفة المطلقة والشاملة، وأي اعترافٍ يُدرج على أنه من قبل العقل القاصر ضد العقل الكامل والكلي. ومهما كان الأمر فيبقى النص المقدس هو المرجعية العليا للخطأ والصواب. وفي العلم، تقدّم لنا المعرفة نهجاً مختلفاً، إذ تقوم على مرجعية المعطيات الواقعية فيجرى التجربة ضمن منهجٍ قائمٍ على قواعد محددة. فالعلم يقوم على قواعد أساسيةٍ هي: الملاحظة، والفرضية، والبحث والتجربة، والشك والحق بالنقد والتعديل، وأخيراً العلنية.

وظهر منهج البحث العلمي التجريبي لأول مرة في القرن التاسع عشر في مستشفيات الولادة، حيث كانت نسبة الوفاة بحمى الولادة عاليةً للغاية. ففي إحدى المستشفيات النمساوية كان يعمل الطبيب إغناست سيميلفيس (Ignaz Semmelweis)، الذي لاحظ أن من بين كل ثمان نساء، تموت امرأةً في قسمه، في حين أن نسبة الوفيات في قسمٍ مجاورٍ لا تتجاوز 2%. وأشار هذا التفاوت استغرابه وجعله يبحث عن الفروقات بين القسمين. وكان قسم الطبيب يُستخدم لتدريب الأطباء، في حين أن القسم الآخر يستخدم لتدريب الممرضات.

وفي عام 1847 مات أحد أصدقائه الأطباء بعد أن أصيب بالحمى نفسها التي تصيب النساء، وكان قد جرح إصبعه خلال إحدى عمليات التشيريج. وهذا الأمر جعل إغناست يفترض أن النساء يُصبّن بالحمى بسبب أن الأطباء يستخدمون معهم أدواتٍ جراحيةً قد استخدموها سابقاً في التشيريج، أو أنهم لا يغسلون أيديهم بعد التشيريج، وهذه الفرضية يجب

# أرشيف مدونة أرض الرمال

تحية لـ بن كريشان

تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة

تجربتها للتأكد من صحتها عملياً بعد أن كان قد درس العديد من الفرضيات الأخرى مثل اختلاف نوعية الطعام أو سوء المعاملة أو سوء التهوية كما كان الاعتقاد سائداً.

وعندما فرض تعقيم الأدوات والأيدي على الأطباء، انخفضت الإصابة بالحمى بنسبي هائلة. ولقد استنتج أن الأطباء نقلوا سبب الإصابة من الجثث إلى النساء، ولذلك فرض تعقيم كافة الأدوات والمعدات في كافة الأقسام لتنخفض نسبة الموت إلى الصفر تقريرياً.

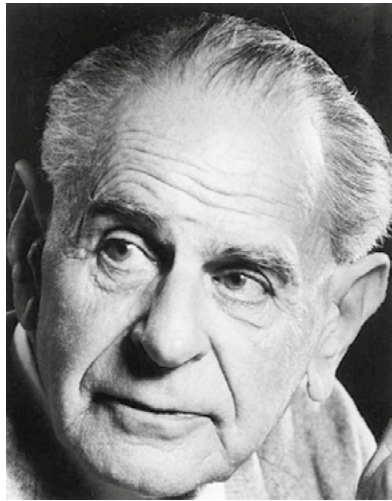


واستخدم إغناست طريقة البحث التجاري الجنائي في الوصول إلى الأسباب، والتي أصبحت اليوم إحدى أهم طرق البحث العلمي. ولقد قام بلاحظة سير العمل في القسمين ووضع مجموعةً من الاحتمالات الممكنة لنشوء الظاهرة. وعلى ضوء الفرضيات قام بتجربة كل فرضية على حدةٍ من خلال تجارب منفصلةٍ لتحديد الفرضيات الخاطئة من الحساب. وفي النتيجة، تبقى الفرضية الصحيحة لتحول إلى نظريةٍ تُستخدم في التطبيق. وكان استخدام التعقيم حلاً ليس فقط للإصابة بحمى الولادة، ولكن أغلب الأمراض المعدية أيضاً.

# تاريخ الصراع بين الإيمان والمعرفة



حمدي الراشدي



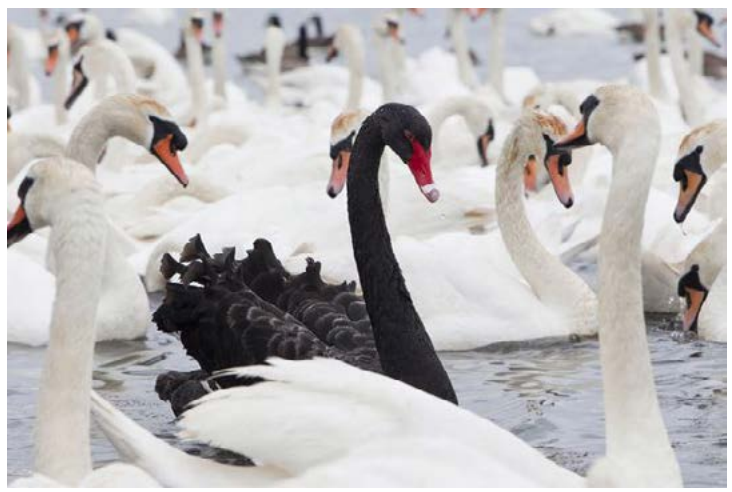
كارل بوير

## النظريّة العلميّة لا يمكن البرهنة عليها نهائياً

هذه التجربة أعلاه ستتّخذها الآن نموذجاً لمناقشة الفرق بين الطرق العلمية والطرق التي تتتوسّح بالعلم لخداع الإنسان. وعملياً، جاءت الطريقة من خلال تحليلٍ تابعٍ ومنطقٍ بين الملاحظة والنتائج بدون معرفة الأسباب. ولقد احتاج الإنسان إلى مائة عامٍ آخرٍ حتى يكتشف الأسباب التي تقف خلف هذه الظاهرة، وبناءً عليه طريقة بناء النظريات والطرق العلمية. ولقد كان الفيلسوف كارل بوير (Karl Popper 1902-1994) الذي وضع الفرق بين البحث العلمي والبحث اللاعلمي والذي أطلق عليه مبدأ التخطئة (Falsification Principle).

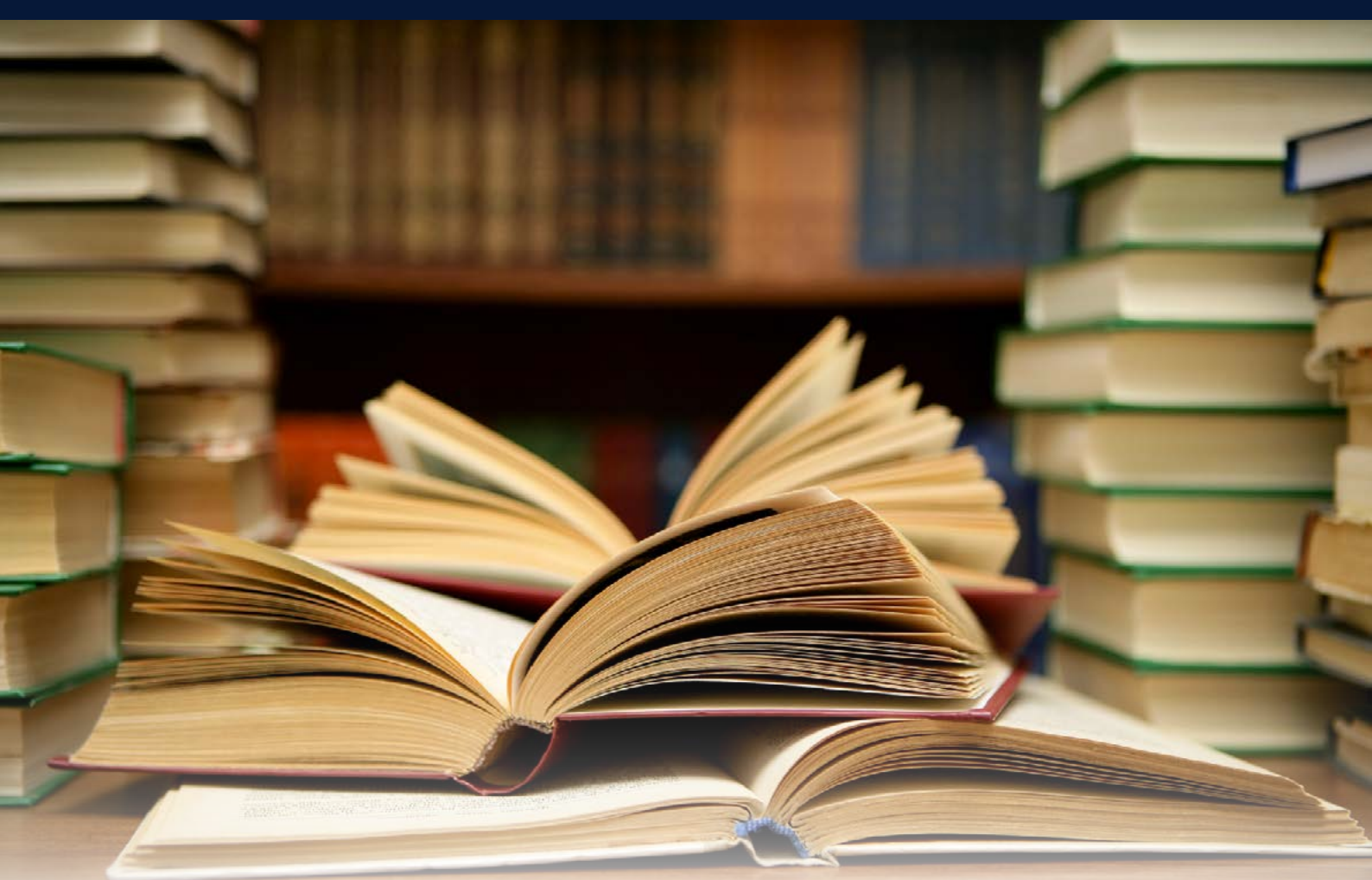
وبالنسبة لبوير، تعتبر الفرضية علميةً فقط إذا كان بالإمكان تجربتها للتأكد من صحتها أو خطئها. وكلما زاد عدد التجارب الفاشلة الهدافة إلى البرهنة على خطأ الفرضية، كلما ازدادت صحة الفرضية وقوتها. ومن هنا نرى أن الفرضية قد تتحول إلى نظريةٍ تحت ضغط قوة وقوفها أمام التجارب، ولكن أبداً لا تنتهي إمكانية الاستمرار بوضعها تحت التجربة. ولذلك فالقول بأن هناك نظريةً مطلقةً لا يمكن التشكيك فيها ليس صحيحًا مهما كان عدد التجارب التي برهنت على صحتها. وهذا الأمر يشير إلى طريقة عمل المنهج العلمي خلال كل هذه السنوات وأسباب النجاح الذي حمله، كما يوضح لنا أسباب قدرة البعض على استخدام هذا الأمر بذاته «كحجّة» لتضييق النظريات التي لا ترافق لهم بدون أن يكون لديهم أي معطياتٍ تقف ضد مضمون النظرية أو حتى يكون لديهم قدرةً على الحصول عليها، غيرaml بأن يتغير شيءٌ ما في المستقبل، وإلى ذلك الحين، التوكل على أن هذا الأسلوب وحده كافٍ لکبح نجاحات النظرية.

وحتى عندما لا يكون العلماء قادرين على فهم الآلية التي تقف خلف الظاهرة، تتمكن طريقة البحث التجريبي الجنائي من إعطائنا مادةً للتفكير والتعامل مع الظاهرة وتدعوياتها بالكثير من الصحة. والتجربة أعلاه تشير بوضوح إلى أن الطبيب قد نجح في الوصول إلى حلٌ صحيحٍ بالرغم من أنه، في عصره، لم يكن يعلم بوجود البكتيريا على الإطلاق، ولم يكن يعلم لماذا التعقيم يؤدي إلى نتائج صحيحة.



افتراض أن كل البجع أبيض هو افتراض قابلٍ للتخطئة (الفحص بهدف البحث عن الخطأ)، فاكتشاف بجعةٍ سوداء واحدةٍ فقط كافٍ للتخطئته.

# مجلة توثيقية علمية إلحادية



شاركنا موضعاتك وكتاباتك لتصل للقراء  
هدفنا توثيق الكتابات والتوعية ونشر الفكر المتحرر  
موضعاتنا علمية، دينية، ثقافية

مجلة  
الملاحدين  
العربي معانٍ حوم مستقبل منير



<http://arabatheistbroadcasting.com/aamagazine>



<https://www.aamagazine.blogspot.com>



<https://www.facebook.com/pages/AAMagazine/498136386890299>



<https://issuu.com/928738>

# الإلحاد

Enki بقلم



Enki

في الفترة التي سبقت ظهور الملحدين العرب على وسائل التواصل الاجتماعي، كان لهم تواجدً على منتديات الإنترنت. وأحد أهم المنتديات في تلك الفترة، منتدى شبكة الملحدين العرب، وهو الذي تم خوض عنه منتدى وشبكة الملحدين العرب على الفيسبوك، وهو مع مجلة الملحدين العرب، يمثلان جانبيين متكملين لنفس المشروع. أحد أبرز الناشطين في المنتدى القديم كان اسمه إنكي Enki، وفي هذا العدد سنبدأ سلسلةً لنشر كتابه المعنون «الإلحاد» pdf وقد قام بنشره عام 2008 كملف يقع في 98 صفحةً و19 فصلاً، فيما يلي عناوين فصوله:



الجزء الأول:  
بؤس الإلحاد التقليدي

شبكة الملحدين العرب



# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

- 
- 1- بؤس الإلحاد التقليدي (1).
  - 2- بؤس الإلحاد التقليدي (2).
  - 3- بؤس الإلحاد التقليدي (3).
  - 4- أسئلة وأجوبة عن الإلحاد.
  - 5- مفاهيم في الإلحاد: العلم.
  - 6- مفاهيم في الإلحاد: كليات العالم.
  - 7- مفاهيم في الإلحاد: الصدفة.
  - 8- في استحالة إعادة المعدوم بعينه.
  - 9- في إن العلة الأولى هي فاعلٌ طبيعي.
  - 10- لهذه الأسباب فإن الإله ليس هو العلة الأولى.
  - 11- نظرٌ على حجج الفلسفه الإلهيَّن في إثبات أزل العالم.
  - 12- لماذا لا نؤمن بالخلق من العدم؟
  - 13- حول إمكان التسلسل اللانهائي.
  - 14- المعتزلة يهدونا حجةً إلحاديةً.
  - 15- أنا موجودٌ إذن الإله غير موجود!
  - 16- نقدُ لدليل الحدوث عند المتكلمين.
  - 17- حتى في المطاعم تدل البعثرة على البعير!!!
  - 18- هل يمكن أن يكون النبي بشراً سوياً؟
  - 19- لقاءً صحفياً مع الله.

في هذا الجزء الأول سنقدم الفصول الثلاثة الأولى المعنونة «بؤس الإلحاد التقليدي».

## 1- بؤس الإلحاد التقليدي: القسم الأول

### تعريف الإلحاد:

غالباً ما يُعرف الإلحاد على أنه عدم الإيمان بوجود الله. وهذا هو التعريف التقليدي الذي نجده في الكتب

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

الإلحادية وفي الواقع المختصة، ولكن مشكلة هذا التعريف هو أنه ليس بالتعريف الجامع المانع لأنه بحسب هذا التعريف فإن الحجارة ستكون ملحدة لأن الحجارة لا تؤمن بوجود إله! بل بإمكاننا أن نذهب إلى أبعد من هذا ونكتب أنه: كل حجرٍ ملحد! كل جمادٍ ملحد! كل طفلٍ ملحد! طبعاً أرجو ألا يقع البعض بوهم الانعكاس فيقلبوا القضايا المتقدمة بالمقلوب كما لو قال أحدهم: كل ملحد طفل بدل كل طفلٍ ملحد! على أي حالٍ واضح أن هذا ليس هو مقصودنا من تعريف الإلحاد لأنه أمر مختص بالإنسان بينما التعريف المتقدم لا يمنع من ضم ما هو غير إنسان إلى هذا التعريف والأكثر أننا بحديثنا عن الملحدين لا نريد أن ندخل الأطفال في هذا التعريف. ولحل هذا الإشكال لجأ الكثير من المفكرين إلى إضافة قيد الإدراك يعني يجب أن يكون من يصدق عليه لقب ملحد مدرجاً لمعنى الإله قبل أن يقرر وجوده أو عدمه. ولكن حتى مع إضافة هذا الشرط فإن الإشكال يبقى قائماً لأنه لا يوجد تعريف معروفٌ ومتفقٌ عليه لمفهوم الإله، فكل دين وكل فيلسوف في العالم له نظرته ومفهومه الخاص للألوهية وإذا كان يتوجب على الملحد حتى يكون ملحداً أن يكون مدرجاً لمعنى

كل هذه الآلهة التي تُعد بالآلاف فإنه ليس هناك أي ملحد على الأرض كلها لأنه لا يمكن أن تحيط بهم بكل هذه الآلهة على تنوعها وتكتثرها. لو فرضنا أن أحد المؤمنين بالهندوسية اكتشف زيف الإله الذي كان يعبده فهل هذا يجعل منه ملحداً إذا فرضنا أنه لم يعد يؤمن بأي إله؟ لقد كنا



نشترط أن يكون الملحد مدركاً لمعنى الإله قبل ألا يؤمن به وهذا نجد أن هذا المؤمن السابق بالهندوسية كان مدرجاً للإله الهندي ولكنه غير مدرك لوجود آلهة أخرى كثيرة غير الإله الهندي، فعندما يقول أنا لا أؤمن بأي إله فإنما مثله مثل ذاك الطفل الذي لا يؤمن بأي إله لأنه لا يعرف معنى الإله أصلاً هنا في مثال المؤمن نجد زيادةً عن الطفل في أنه يدرك معنى إله واحدٍ بين ألف الآلهة!

يعني عندما يأتي رجلٌ أنكر الإسلام أو المسيحية أو اليهودية ويقول إنه ملحدٌ فهذا خطأ لأن إنكار وجود الله أو يهوه لا يجعل منك ملحداً وإنما يجعل منك غير مسلم أو غير مسيحي أو غير يهودي، ومن البديهي أن مفهوم غير المسلم أوسع بكثيرٍ من مفهوم ملحد. إداً مجرد إنكار الدين لا يجعل منا ملحدين لأن هناك آلهة كثيرة بلا أديان يؤمن بها الإلهين! وكما قلنا سابقاً فإنه من المحال أن تدرك وتفهم كل إلهٍ ومن ثم لا

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

تؤمن بوجوده حتى يصدق فيك شرط الإدراك وتكون عندها ملحدًا فالشرط المفروض غير متحققٍ في أي ملحدٍ في العالم، إننا هنا يجب أن نكون كلنا لا أدريين لأنه لا يمنع أن يكون هناك إله لم أسمع به في حياتي ولم أدركه وبمواصفات لا أعلمها ويكون هو الإله الحقيقي! أي إننا سننكر أشياء بناءً على جهلنا بها وهو نمطٌ مما يفعله الدينيون ولنلومهم عليه! الكثير من الملحدين يظنون أن الإلحاد يقع خلف إنكار الدين الذي وجدوا آباءهم وأجدادهم عليه فما أن يخرج من دينه حتى تجده يقول ويصف نفسه بأنه ملحد! وهذا ليس إلحاد! أقصد أنه ليس الإلحاد العلمي القائم على إدراك معنى وجود الآلهة باختلاف أنواعها ومن ثم عدم الإيمان بها. لذا حتى نكون ملحدين حقيقيين يجب علينا أن نبحث عن تعريفٍ آخر، تعريفٍ يعبر تمامًا عما نريد أن نقوله ونصف به أنفسنا.

## الإلحاد سلبيٌ وإيجابيٌ:

غالبًا ما يُقسم الإلحاد إلى قسمين، الإلحاد سلبيٌّ معناه ألا تؤمن بوجود إلهٍ لعدم وجود دليلٍ على وجوده والإلحاد إيجابيٌّ وهو يختلف عن ذاك بأنه قائمٌ على أدلةٍ فلسفيةٍ وعلميةٍ يتم البيان من خلالها أنه لا وجود لإله. مشكلة الإلحاد السلبي هو أنه يعتبر عدم الدليل دليلاً للعدم، بينما عدم الدليل ليس بالضرورة أن يكون دليلاً للعدم. إيضاح ذلك أننا لا نمتلك دليلاً على وجود مخلوقاتٍ فضائيةٍ ولم يأتي أحدٌ بأي إثباتٍ يقينيٍّ على ذلك أو تجريبيٍّ، فبناءً على الملحدين السليبيين فإن الفضائيين لا يمكن أن يكونوا موجودين لأن عدم وجود دليلٍ على وجود كائناتٍ فضائيةٍ معناه أن الكائنات الفضائية غير موجودة! وهذا خطأ لأن الاتجاه العلمي الحالي هو باتجاه وجود مثل هذه الكائنات وربما يتم اكتشافها في المستقبل، فإذاً إنكارنا لوجود شيءٍ صار إنكاراً متزاوجاً للمنطق! فإذاً لم يكن هناك أحدٌ في زماننا قادرٌ على وضع دليلٍ على وجود إلهٍ فإن هذا لا يعني أن الإله غير موجود فقد يكون موجوداً ولكن لا يمتلك أحدٌ دليلاً على وجوده، وقد تمر سنين طويلاً ويضع أحد الناس دليلاً على وجود إلهٍ فتحن لا نعلم ما قد يأتي به المستقبل، فإنكارنا لوجود إلهٍ فقط



# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

لغاب الأدلة يبدو موقعاً ضعيفاً جداً. ومن جديد ينبغي أن نكون لا أدريين في مثل هذه الحالة لأنه لا يوجد دليل على وجود إله ولا يوجد دليل على عدم وجوده وهكذا، فإن الإلحاد السلبي في حقيقة أمره لا يعود أن يكون لاأدري مقنعة. أما الإلحاد الإيجابي فالأساس فيه هو أنه يعتمد على البحث عن تناقض في صفات الإله المختلفة ومن ثم يتم إثبات أن الإله غير موجود بناءً على كون المتناقض ممتنع الوجود، مثلاً إذا كان هناك تناقض في صفة الرحمة والعدل بحيث من يكون عادلاً لا يكون رحيمًا فإن الإله بالتأكيد يكون غير موجود. ولكن المشكلة أن مثل هذه الأدلة تبني على تفسيرٍ معينٍ وفهمٍ لكل صفةٍ فإذا تم تغيير معنى الصفة فإن الدليل يتهاوى ويسقط نهائياً. على سبيل المثال قد تُعرَّف الرحمة على أنها: التجاوز عن الإساءة بينما تعرف العدالة على أنها عدم التجاوز عن الإساءة، وهنا من يكون رحيمًا لا يمكن أن يكون عادلاً لأن الرحمة صارت بحسب التعريف نقىض العدل! ولكن بالإمكان مهاجمة هذا الدليل بكل بساطة عن طرق إعادة تعريف معنى الرحمة والعدالة عند الإله وهكذا يسقط الدليل جملةً وتفصيلاً. ثم أنه قد يكون الإله الحقيقي متمتعاً بصفاتٍ لا أعلم عنها شيئاً ولم أسمع بها في حياتي وليس هناك كلمة أو مفهومٌ أستطيع أن أعبر به عنها وهكذا لا أستطيع أن أضع استدلالاً فلسفياً على تناقض شيء لا أعرف عنه شيئاً ولا أستطيع إدراكه، وبكلماتٍ أخرى فإن الإلحاد لن يستطيع وضع استدلالٍ من نوع السالبة الكلية ينفي فيه وجود كل إله محتمل وإن كان غير معروف. ومرة أخرى يجب أن نكون لاأدريين لأننا لا نعلم شيئاً عن هذا الإله لا من حيث الوجود ولا من حيث الصفات.





## محاولة للحل:

ترد في بعض النصوص الإلحادية ولا أعلم بالضبط أين قرأت هذا، أن الإلحاد يتضمن الإيمان بواقعٍ واحدٍ لا يوجد غيره وقد أثرت بي هذه المقوله جداً لأنها مثل محاولةٍ لوضع تعريفٍ إيجابيٍ للإلحاد بدل التعريف السلبي التقليدي القائم على السالبة الكلية ([كل إلهٍ غير موجود](#)) واستبداله بتعريفٍ إيجابيٍ ([الواقع واحد](#)) ومنه الاستدلال على أنه لا يوجد إلهٌ، ولكن هذه المحاولة غير مكتملةٍ مع الأسف لأن وجود واقعٍ واحدٍ لا ينفي وجود واقعٍ ثانٍ لأن الوحدة العددية لا تمنع من ضم المماثل والمشابه إليها فبالإمكان ضم الواحد إلى الواحد بلا محظوظٍ ويكون عندنا اثنان، فالواحدية من هذا الجانب مختلفةٌ عن الوحدانية من حيث أن الواحد لا يطرد غيره ولا يمتنع ضم غيره إليه. فأنت إذا آمنت بواقعٍ واحدٍ فهل يمكن أن يكون هناك واقعٍ ثانٍ لا تعلم عنه شيئاً ولم تفكر به ولم تدركه بل لا تستطيع أن تدركه! ثم أنه ما المانع أن يكون الواقع الواحد هذا هو الله؟ ويكون هناك وحدةٌ وجوديةٌ بيننا وبينه؟ فأنا هو وهو أنا كما يقول المتصوفة؟ مرةً أخرى لم نوفق للوصول إلى تعريفٍ يتضمن السالبة الكلية.

## الإلحاد من حيث هو الإيمان بوحدانية الواقع:

لا أُخفي عليكم أن هذا الموضوع عذبني كثيراً حتى اهتديت إلى الحل بالصدفة فيما لمحاسن الصدف! وال فكرة بسيطةً جداً وإن كنت سأطلب من القارئ المحترم بعض التركيز من أجل فهم صحيحٍ، ولا أدرى لماذا وجد بعض الزملاء الموضوع صعباً عليهم حينما عرضته في شريطٍ سابق. لنسأل أنفسنا ماذا نحتاج لكي يصح التعدد فيكون عندنا أكثر من واقع؟ ففرض التعدد معناه أنه لابد من ميزةٍ يتميز به الواقع الأول عن الواقع الثاني فصاعداً، بحيث تكون جهة التمايز هي المنشأ للتفريق بين الأول والثاني، فمثلاً هناك تمايزٌ بين العدد واحد والعدد اثنين من حيث أن العدد اثنين يتضمن زيادةً في الكم عن العدد واحد. ولكن حينما لا يكون هناك تمايزٌ بين أمرٍ وآخر لا من حيث الكم ولا من حيث النوع ولا من حيث الجهة فهل يمكن أن يتحقق التعدد؟ مثالٌ بسيطٌ على هذا الأمر: هل تجد أن هناك تمايزاً بين الهواء الذي أمامك والهواء الذي خلفك وأنك تجلس أمام الكمبيوتر؟ طيب اغترف غرفةً من الهواء الذي أمامك وغرفةً أخرى من الذي بين الأول والثاني؟ نعم لو كان الهواء ملوناً مثلاً بلونين مختلفين لاستطعت أن ترى تمايزاً وحداً فاصلاً بين الاثنين ولكن حينما لا يكون هناك تمايزٌ بين شيئين فإن إضافة أحدهما إلى الآخر لا تحيلهما اثنين بل يرجع الشيء الثاني مع الأول واحداً، فعندما أضفت الهواء الذي أمامك إلى الذي خلفك عاد كلاهما هواءً واحداً ولم يصبح عندنا هواءًان! إذاً عندما يكون الشيء صرفاً لا ميز فيه فإنه لا يمكن فرض التعدد فيه بل يكون واحداً

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



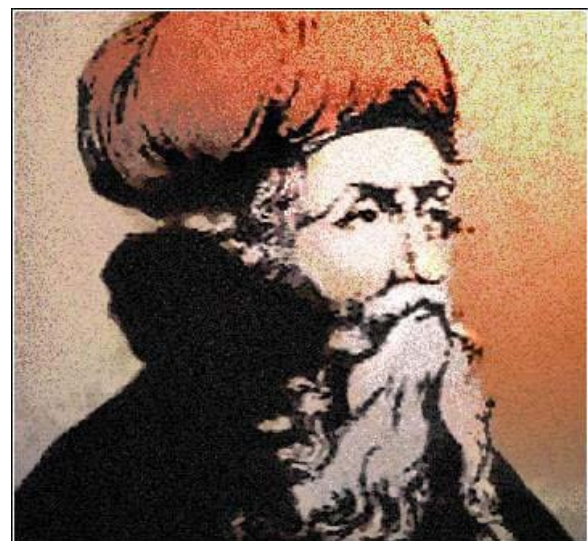
Enki

ولكن ليس بالوحدة العددية أو الوحدة النوعية ولكن بما يُعرف بالوحدة الحقة.

وهذا هو في حقيقة الأمر مفهوم وحدانية الإله في الفلسفة الإلهية الشرقية حيث لا يمكن فرض وجود إله ثانٍ لأن الإله صرف لا ماهية له يتمايز بها وهكذا لا يمكن أن يكون له ثانٍ. إذاً نريد أن ثبت أن الواقع أو الوجود بالحقيقة واحدٌ بالوحدانية الحقة حتى يتحقق لنا المطلوب، مفهوم وحدة الوجود هو من المفاهيم التي أبدعها الفيلسوف العظيم محبي الدين بن عربي ولكن إثبات ابن عربي يعتمد على علم الإله وهو أمر لا يسع المللحد استخدامه! أما العرفانيون فهم غير مهتمين بوضع إثباتٍ عقليٍ على هذه المسألة، ولكن هناك إثباتاً واحداً يُطرح في هذا السياق وهو إثباتٌ لا يخلو من إشكالٍ حيث يتبين إثبات العرفانيين لوحدة الوجود على البرهان التالي:

- 1- الوجود يساوي الوجوب الذاتي.
- 2- الوجوب الذاتي يساوي الوحدة من جميع الجهات.
- 3- لذا: الوجود يساوي الوحدة من جميع الجهات. ولكن هذا الإثبات ممكناً أن يُهاجم من الكثير من الجهات، فالمقدمة الأولى إشكاليةً جدًا، فوجود الشيء لا يساوي الوجود الذاتي بمعنى أن كل موجودٍ هو واجب الوجود بذاته وغير محتاج إلى علةٍ وجوديةٍ وبقائيةٍ، فاستخدام مثل هكذا إثباتاً سيوقعنا في مشاكل واعتراضاتٍ عويصةٍ لا سبيل للتخلص منها.

الإثبات الذي أريده كما شرحت في موضوع «أنا موجودٌ إذاً الإله غير موجود» مبنيٌ على أنه لا تممايز في العدم من حيث هو عدمٌ، وهكذا العدم واحدٌ بالوحدة الحقة ولما كان الوجود نقىض العدم فإن نقىض الواحد لا يكون متعدداً بل لابد أن يكون واحداً، وهكذا يكون عندنا الوجود واحداً بالوحدة الحقة! أي أن الوجود صرف لا تممايز فيه! وما لم يكن هناك تممايز في الوجود فإنه لا يمكن أن يكون هناك وجود أولٌ وثانٍ فصاعداً، وهكذا لا يمكن أن يكون هناك واقع آخر بل هناك فقط واقع واحدٌ ويمتنع وجود واقع آخر غير واقعنا الذي نعيش فيه! أنا الآن لا أعلم كل إلهٍ محتملٍ سيختاره



تصور فنان لابن عربي

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

البشر ويدعى وجوده ولا علم لي بكل الآلهة الموجودة حالياً ولكن أنا استدل على أنه لا يوجد واقع غير واقعيٌ ومنه يثبت عندي عدم وجود أي إله. وهنا نستذكر كلمة ابن عربى المشهورة «من قال بالحلول فدينه معلولٌ وما قال بالاتحاد إلا أهل الإلحاد» إذاً تعالوا نقول بالاتحاد!

ولكن لا يزال محيي الدين بن عربى وصدر المتألهين الشيرازي والعرفانيون يطاردوننا بقولهم إن هذا الواقع الحقيقى هو الله وأن واقعنا ليس سوى ظل ذلك الواقع، فوجودنا في الحقيقة ليس هو الوجود الحقيقى وإنما هو وجود رابطٍ والوجود الحقيقى إنما هو الله!

## ردٌ على برهان صدر المتألهين:

هناك برهان مشهورٌ في الفلسفة الإلهية يعرف باسم برهان الصديقين الذي وضعه الملا صدر الدين الشيرازي عندما كان في البصرة في رحلته للحج وببرهانه هو نوعٌ من الاستدلال المباشر على وجود الواجب، وملخص الاستدلال هو أنه لما ثبت عندنا أن الأصالة تكون للوجود وأن الوجود حقيقة لا تقبل العدم فإن وجودنا أنا وأنت وجود سائر المحسوسات ليس هو الوجود الحقيقى لأنه قابلٌ للعدم فأنا موجودٌ هنا وغير موجودٌ هناك وأنا موجودٌ الآن وربما غير موجودٌ غداً، فأنا محدودٌ بحدودٍ مكانيةٍ وزمانيةٍ ومحدودٌ بجنسٍ وفصلٍ وكل هذه هي حدودٍ عدميةٍ، فإذاً وجودي ليس هو الوجود الحقيقى ولما لم يكن وجودنا هو الوجود الحقيقى فإذاً الوجود الحقيقى هو ليس هذا الذي نراه حولنا وإنما هو غيره وهذا الغير هو الواجب. إذن صدر المتألهين وضع البرهان والاستدلال للعلاقة بين الخالق وبين المخلوق، فهذه العلاقة أرقى من علاقة

الصانع بالمصنوع بل هي علاقة الظل بصاحب الظل فالعالم كله ليس سوى تجلٌ من تجليات الخالق وهذا هو المقصود بوحدة الوجود، فالعامة تفهم من وحدة الوجود أن الله هو العالم والعالم هو الله بينما المقصود هو أن العالم هو تجلٌ من تجلياته وانعكاسٌ لوجود الخالق، فكل شيءٍ يكون في الحقيقة مرآةٌ لوجود الله وبهذا المعنى يقول ابن الفارض: «جلت في تجليه الوجود لناظري وفي كل مرئٍ أراها برؤيتها» وببرهان صدر المتألهين يشبه برهان أنسلم Anselm الذي يعد أحد أولياء الدين المسيحي وتابعه عليه جملةٌ من



تصور فنان لصدر الدين الشيرازي



تصور فنان لأنسلم

# المزدري

الشمن الذي دفعته لترك الإسلام

## وليد الحسيني

الكتاب وثيقة مهمة يروي فيها وليد الحسيني قصة المعاناة التي مر بها من جراء تركه للإسلام وجهره بذلك، بدءاً من تساؤلاتٍ نهر بها كلنا إلى نقهـة الساخر للدين، فسجنه وتعرضه للتعذيب وانتهاءً بلجوئه إلى فرنسا حيث لا زال يعمل بدأـب في مشروعه الفكري.

ظهر كتابه «المزدري» بالفرنسية تحت عنوان *Blasphémateur* ومؤخرًا تمت ترجمته إلى الإنجليزية بعنوان *Blasphemer*، وهو مترجم أيضاً إلى البولندية والدنماركية. النسخة الإنجليزية موجودة

على متجر أمازون

Amazon.com



الفلاسفة الغربيين مثل ديكارت وسبينوزا وليبرنتر ولكن الفيلسوف كانط انتقده وعدّه برهاناً غير سليم، وفي الحقيقة برهان صدر المتألهين أكثر إحكاماً من برهان أنسالم المقدس. من عجائب الأمور أن الإلهين حينما يتحدثون عن العالم يتحدثون عن الكرة والصخرة والإنسان وكأن هناك من قال أن الإنسان واجب وجودٍ من الملحدين من دون أن نعلم! نحن في حديثنا كله ومن أيام أبي العلاء المعري تحدث عن كليات العالم وكليات العالم هذه موجودةٌ في كل مكانٍ ومحيطةٍ بكل شيء، وحديثنا ليس عن جزئيات العالم وهذه الكليات خارجةٌ عن كلام صدر المتألهين فهي ليست عين المحدودية وتوأم العدم وإن كان هو يريد أن يجعلها رغمـاً عنـا محتاجةً ومعوـزةً في وجودها إلى إلهٍ فنحن لا نناقش مثل هذا المستوى من الكلام الغصبي! إن ما أغفله صدر المتألهين ومن تبعـوه هو أن الحدود التي نراها في ما حولنا من المحسوسات سببـها محدودية المشاهـد (بكسر الهاء) لا محدودية المشاهـد (بفتح الهاء)، فنحن لا نرى من الجسم سوى إسقاطـه على الأبعـاد المكانـية الثلاثـية الأبعـاد، ولو أنـنا تـسنى لـنا أن نـرى الأشيـاء على حـقـيقـتها وبـكـامل أـبعـادـها فـلن نـرى عندـها أي محدودـية وأـي تـجـسمـ، بلـ أنـ كـلـ شـيءـ سـيـمـتدـ اـمـتدـادـاً لـاـنـهـائـيـاً بلاـ أنـ يكونـ لهـ حدـودـ بلـ إنـ كـلـ الأـجـسـامـ سـتـصـبـحـ جـسـماًـ وـاـحـدـاًـ وـذـاتـاًـ وـاـحـدـةـ وـماـ التـماـيزـ فيـ ماـ نـرـىـ إـلـاـ تـماـيزـ مـجـازـيـ وـاعـتـبارـيـ عـائـدـ إـلـىـ نـقـصـ فيـ المشـاهـدـ وـالـنـاظـرـ وـلـقـدـ صـدـقـ الـمـتصـوفـةـ قـدـيـماـ حـيـنـماـ قـالـواـ:

**«إن الواقع ليس إلا ذاتٌ واحدةٌ لا تركيب فيها أصلًا بل لها صفاتٌ هي عينها وهي حقيقة الوجود المنزهة في حد ذاتها عن شوائب العدم وسمات الإمكان ولها تقييداتٌ بقيودٍ اعتباريةٍ بحسب ذلك تراءى موجوداتٌ متمايزة، فيتوهم من ذلك تعددٌ حقيقي».**

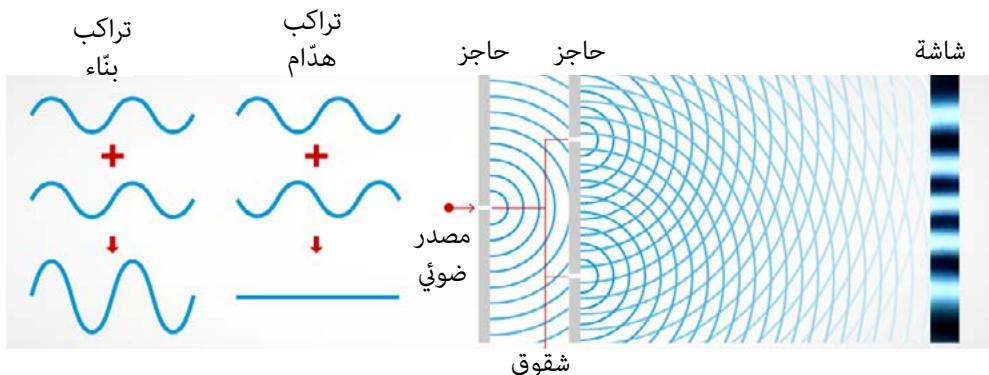
والمحقق اللاهيجي حينما أورد كلامـهمـ فيـ كتابـهـ شـوارـقـ الإـلـهـامـ ردـ عليهمـ بأنـ هـذـاـ خـروـجـ مـنـ طـورـ العـقـلـ، لأنـ الـبـداـهـةـ شـاهـدـهـ بـتـعـدـدـ الـمـوـجـودـاتـ تـعـدـدـاًـ حـقـيقـيـاًـ.ـ وـلـكـنـ ماـذاـ إـذـاـ كـانـ ماـ نـظـنـهـ بـدـيـهـيـاًـ وـمـحـصـلـاًـ بـالـمـشـاهـدـةـ

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

ووهماً وخداع بصر؟ ماذا إذا كانت كل تصوراتنا للواقع ليست سوى تصوراتٍ مغلوبةً بعيدةً كل البعد عن عين الواقع؟



تجربة شقي يونغ: تظهر الطبيعة المزدوجة للمادة والضوء

## ماذا يقول البحث العلمي؟

إحدى أهم الحقائق الفيزيائية والمميزة في نفس الوقت هي الطبيعة المزدوجة للمادة فالمادة تتصرف كأجسام لها أبعاد محدودة بأبعاد مكانية وزمانية معينة وهذا هو ما

نلاحظه في طبيعة الأجسام التي حولنا، وطبيعة أخرى هي طبيعة موجية فال أجسام تتصرف كأمواج مثلما تتصرف كأجسام وإذا كانت كتلة الجسم من حيث هو جسم ممحصورة ومحبوسة في أبعاد المكانية، فإنه من حيث هو موجة تنتشر كتلة على طول خط انتشار الموجة والأمواج لأنها تنتشر في كل مكان فإن كل جسم سيكون له امتداد لانهائي وكوننا لا نلاحظ هذه الطبيعة الموجية في الأجسام المحسوسة فلأنه يرجع إلى كون الطول الموجي لتلك الأجسام قليلاً جداً إلى درجة يصعب معها قياسه، ولكنه مع هذا فهو قابل للقياس والتجربة مع الأجسام دون الذرية مثل الإلكترونات والفوتونات، وهناك العديد من التجارب لإثبات الطبيعة الثانية للأجسام. مشكلتنا كبشر هي أننا نحكم على أشياء لم نصل بعد إلى درجة اليقين حول طبيعتها فالفيلسوف يتحدث عن المادة وكأنه مدرك لما هي!

إن الكون في ظل النظريات الموحدة يبدو كجسدٍ واحدٍ ذي طبيعةٍ واحدةٍ فكل القوى صارت في الحقيقة قوةً واحدةً ولكن عن أي قوى أتحدث؟ إن الطاقة / الكتلة ليست سوى خاصيةً من خواص الفراغ ولكن نحن اعتدنا أن نتحدث عن أن الكتلة / الطاقة هي الأساس والموجود القائم بذاته وأن الزمكان خاصيةٍ من خواصه!!! إن العلم الحديث قلب الصورة وقلب فهمنا لكثيرٍ من الأمور.

## ملخص القول:

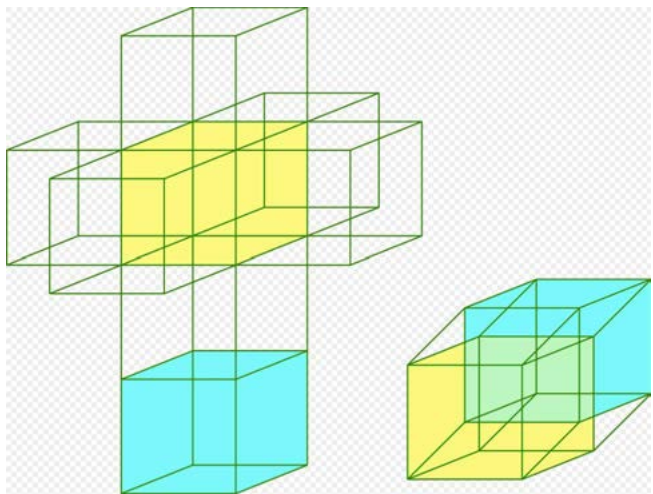
إننا نطعن في استدلال الفلسفية على كون وجودنا ليس هو الوجود الحقيقي ونطرح حجج المتصوفة كبسندٍ لادعائنا والعلم الحديث كتأييدٍ لما نقوله ولا يمكن عندها الاستدلال على أن هذا الواقع ليس هو

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

الواقع الحقيقى لأن الاحتمال يبطل الاستدلال، ثم إننا بإثباتنا أن هذا هو الواقع الحقيقى فانه يستحيل أن يكون هناك غيره ويستحيل أن يكون هناك إلهٌ من أي نوعٍ حتى وإن كنت لا أعرفه. لاحظ أن الفلاسفة



يمين: ما يقابل المكعب في أربعة أبعاد.

يسار: إسقاطات المكعب رباعي الأبعاد في ثلاثة أبعاد.

القدماء لم يكونوا مخطئين بكلامهم عن الظل وصاحب الظل وكلامهم عن التجلي، كل ما في الأمر أن ما وصفوه ليس هو الإله بل هو غيره ففي الحقيقة عندما تنظر إلى الكون في ظل أربعة أبعاد أو أكثر فأنت ترى شيئاً مختلفاً وما الواقع الحالى إلا إسقاطاً لما هو موجود في تلك الأبعاد على واقعنا أو قل هو ما نستطيع أن نراه ونلاحظه بحواسنا المحدودة، وهذا هو عين ما يقوله الفلاسفة كما رأينا من أن الواقع الحالى هو ظل الموجود الحقيقى لأن الظل هو أيضاً نوعاً من الإسقاط لجسمٍ ثلثيّ الأبعاد على سطح ثنائىّ الأبعاد وهكذا فواقعنا هو إسقاط (أو ظل) ثلثي الأبعاد لصاحب ظل رباعي الأبعاد.

وفي النهاية رأينا كيف أنه صار الإلحاد حصيناً من كل إلهٍ مزعوم قد لا نعرف عنه شيئاً لاما صار الإلحاد هو الإيمان بوحدانية الواقع.

## 2- بؤس الإلحاد التقليدي: القسم الثاني مقدمة:

العلماء حينما يقدمون نقداً أو نقضاً لفكرة ما فإنهم يحاولون قبل هذا أن يلمّوا بما يقوله المقابل وما يطرحه من رأيٍ إذ لعله أن يكون المقابل محقاً فيما يطرح ويشير إليه من آراء وأفكار دون أن يفطن إلى ذلك الناقد فيحسب الأمر على غير وجههٍ فيقع في المحظور ويعود الاختلاف كله إلى سوء فهم المراد من الطرفين. ولعله يمكن أن تُردد كثيرون من الاختلافات بين الناس إلى الجهل، فالعلماء نادراً ما يختلفون ونادراً ما يجدون ما ينقدون به بعضهم بعضاً لعلمهم أن كل صاحب فكرةٍ صاحب وجهة نظرٍ وأن الفروقات بين الأفكار إذا فُهمت على وجهها وأعطيت حقها في الشرح والتوضيح تكون قليلةً ومتدخلةً مع بعضها.

### معنى العلة الأولى:

إن أكثر ما يؤسف له هو الطريقة التي يتناول بها أغلب الملحدين لفكرة أن الله هو الواجب أو العلة الأولى،

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

فهم يظنون أنه بناءً على هذه الفكرة فإن الله موجودٌ في بداية العالم وأنه هو سبب الانفجار العظيم أو هو سبب أول شيءٍ في الكون لم يكن هناك شيءٌ قبله ولعله حتى بعض المؤمنين أنفسهم من أدعياء المعرفة والمتكلمين ينصرُون هذه الفكرة فتجد أحدهم يتصور الكون كسلسلةٍ من الأحداث التي تعود في سجل الزمان إلى الوراء رويداً رويداً حتى نصل إلى لحظة الانفجار العظيم في نظرية الانفجار العظيم لتكون الكون، فإذا قلنا هذه الصفحة وجدنا الله خلفها وكان هو السبب فيها والملحد يريد بكتاباته أن يقول إن سبب الانفجار العظيم ليس الله بل هو غيره. لقد كتبت مئات المقالات وألفت الكتب الكثيرة من الفريقين وكلُّ يحاول أن يثبت وجهة نظره، فهذا يقول إن سبب الانفجار العظيم ليس الله وهذا يقول نعم هو الله ولو أذكَّ عرضت الأمر على أي فيلسوف إلهيٍّ محترمٍ لانقلب على ظهره من شدة الضحك وتهافت هذه الفكرة. إن الفلسفه الإلهيَّين في حديثهم عن العلة الأولى لم يعنوا أبداً أن الزمان والمكان محدودان وأن الله يبدأ خلف آخر نقطةٍ مكانيةٍ من الكون وأنه يمكننا أن نجد الله إذا بحثنا في أصل الكون ورجعنا إلى بداياته الأولى. ليس الأمر هكذا على الإطلاق.



## ماذا تقول الفلسفه الإلهيَّة:

إن الفلسفه الإلهيَّة تؤكد أن من يسير في متابعة الأسباب الماديه وملاحقة سبب كل شيءٍ في عالمنا المادي عائداً في بحثه إلى الوراء في الزمن فإنه لن يصل إلى الله على الإطلاق بل سيستمر في مشاهدة سببٍ ماديٍّ لسببٍ ماديٍّ آخر ولن يصل أبداً إلى بداية هذه السلسلة، إن الفلسفه الإلهيَّين يعتبرون العالم أزليًّا كأزلية خالقه ويرون أن سلسلة الأحداث التي تقع في العالم المادي لا تنتهي وهكذا، فأنت إذا تابعت العالم إلى لحظة الانفجار العظيم فستجد خلف هذه اللحظة مادةً وأحداثٍ وإذا تابعتها فأنت ستجد مادةً وأحداثٍ أخرى ولن تصل أبداً إلى سببٍ ماديٍّ لا سبب له. إن العلم الحديث في سعيه الدؤوب للبحث عن أصل الكون قد وضع عدة نماذج للطريقة التي تكون فيها الكون ولما كان موجوداً قبل الانفجار العظيم، والكثير من هذه النماذج تفترض أ��واناً لانهائيَّة سابقة للكون الحالي، فتجد الملحد التقليدي هنا يصرُّ على أن هذا يدحض فكرة وجود الإله بينما زميله الفيلسوف يجيبه قائلاً: إن هذا هو ما كنت أقوله منذ مئات السنين. إن الفلسفه الإلهيَّة تميز بين سلسلتين عللية.  
**الأولى هي السلسلة العرضية:** في هذه السلسلة تقع كل الأحداث في العالم

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

المادي فيكون فيها هذه الحركة سببها هذه القوة وهذه القوة سببها تلك وهكذا وهذه السلسلة لا بداية لها فمهما رجعت فيها إلى الوراء فأنت لن تصل إلى بدايةٍ ولهذا فإن الفيلسوف الإلهي يتمناً بأن العلم لم يكتشف من بداية للعالم ولن يصل في بحثه إلى شيءٍ لا سبب له أو لا سابق له أو غير مسبوقٍ بمادة.

**والثانية هي السلسلة الطولية:** في السلسلة الطولية ينظر إلى العالم ككل، فهنا نحن لا نبحث عن سبب وجود زيدٍ أو القمر أو الشمس لأنه من الواضح أن أسباب مثل هذه الأشياء هي جزءٌ من السلسلة العرضية والتي لا تعود إلى بداية، فنقول إن الأرض سببها انفجارٌ حصل في الشمس والشمس جزءٌ من درب التبانة وهكذا دون أن نصل إلى بداية. ولكن حينما نأخذ العالم المادي ككلٍ فالأمر مختلف. يعني بكلام بسيطٍ نحن لدينا نظرية الانفجار العظيم تفسر لنا شكل الكون الحالي وتفسر لنا كيف نشأ، لكنها لا تفسر لنا لماذا هناك شيءٌ؟ لماذا هناك طاقةٌ نشأ منها الكون؟ لماذا هناك فراغ؟ لماذا هناك مكان؟



هذه الأسئلة هي ما يطرحه الفيلسوف الإلهي، فهو هنا يرى أن هذا الكلي يحتاج إلى غيره في وجوده، فكل العالم المادي معمولٌ وله علةٌ وعلته هي عالم المثل (عالم العقول بحسب أرسطو) وعالم المثل أيضًا مثله مثل العالم المادي له سلسلة أسبابٍ عرضيةٍ ولكنه ككلٍ له علةٌ وعلته هو عالم العقول وعالم العقول بدوره علته هو الله. يعني الفيلسوف الإلهي يقسم العلل إلى قسمين، فتارة هو ينظر في أسباب الأجزاء في العالم ويرى أن لا بداية لها ولا أول لها بل هي أزليةٌ وتارةً ينظر إلى كل العالم فيجعل له عللاً طوليةً تنتهي بالعلة الأولى التي هي الله.

ربما من السهل تخيل الموضوع بشكل دوائر متمركزةٍ فالدائرة الداخلية هي العالم المادي حيث يجري في داخلها عددٌ لانهائيٌ من الأحداث ويحيط بهذه الدائرة دائرةٌ أكبر هي عالمٌ أوسع من العالم المادي وهي عالم المثل وهكذا. إن الفيلسوف الإلهي يرى أن العلم لن يتوصل إلى وجود الله لأنه يبحث في الاتجاه الخطأ إذ



أنه لا يقف هناك خلف الانفجار العظيم وفي نهاية سلسلة الأسباب العرضية. وهذا هو أحد الأخطاء التي يقع فيها الملحدون التقليديون فتجد أحدهم يكتب تفاهةً فكريةً ثم ينفس ريشه لأنه أفحى الجميع بينما هو لم يفحش سوى نفسه ولم يفضح سوى جهله.

### ماذا قسم الفلسفه العلل إلى طولية وعرضية؟

طبعاً الفلسفه لا يبنون آراءهم على الكتب المقدسة أو الثوابت المتناقلة من جيلٍ إلى آخر وما سواه مما يتوهّمه البعض فقط لأنّه اعتقاد على الاعتقاد بأنّه الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه. المشكلة التي يواجهها الفيلسوف هي في كيفية صدور العالم من الله. بكلام آخر كيف صدر الكثير عن الواحد؟ فنحن نرى أن العالم متكثرٌ ومتعددٌ بينما الله واحد، فكيف جاء الكثير من الواحد؟ الإشكال في هذا الموضوع هو أنه حتى يكون الكثير علة لشيءٍ واحدٍ فلا بد أن تكون في هذا الواحد خصوصيات متكررةٌ بعدد خصوصيات المعلول أو المعاليل حتى يصح أن يكون هذا علةً لذلك، ولكن القول بوجود خصوصيات متعددةٍ في الواجب معناه القول بالتكثّر فيه وإذا كان متكرراً وما به الاختلاف غير ما به الاتفاق فإنه يلزم منه أن يكون مركباً ولازم تركبه أن تكون أجزاءه محتاجةً لبعض البعض ولازم الحاجة هو الإمكان والمعلولة ولا يمكن أن يكون الواجب محتاجاً وإلا كان معلولاً.

حل هذا الإشكال جاء الفلسفه الإلهيون ومن زمن اليونانيين بشيءٍ مشابهٍ لنظرية التطور الحديثة، فبدل أن نضع تصوّراً سطحيًا مفاده أن الله خلق الكون بصورةٍ مباشرةٍ وخلق كل أجزاءه وجزئياته بصورةٍ مباشرةٍ فخلق الإنسان والحيوان بيديه بصورةٍ مباشرةٍ فإن الفلسفه فكروا بتسلسلٍ لصدور الموجودات المتعددة من الواحد. فواجب الوجود لم يخلق العالم الذي نعرفه وإنما أوجد العقل الأول أو قل الموجود الأول، حينما أقول عقل فأنا لا أقصد شيئاً مثل عقل الإنسان أو أداة التفكير وإنما أقصد الموجود بالفعل أزلياً وربما تحتاج هذه إلى شرح (للملايين) في الأشياء ما نجد فيه تغييرًا وتحولاً من شكلٍ إلى آخر ومن نوعٍ إلى آخر فنجد الماء يتحول إلى بخارٍ والفحm يتحول إلى ماسٍ وهكذا، فالقدماء قالوا أن الشيء لا يتغير من شكلٍ إلى آخر بصورةٍ عشوائيةٍ لأن هذا خلاف المشاهد (أي أنه لو كان عشوائياً لا يمكن أن يتتحول أي شيءٍ إلى أي شيءٍ) فقالوا إذاً لابد أن يكون في الماء الاستعداد أو القابلية على التحول إلى بخارٍ ولابد أن يكون في الفحم القابلية على التحول إلى ماسٍ فالماء لأنّه يتضمن الاستعداد على التحول إلى بخارٍ فنحن نقول إن الماء هو بخار بالقوة (أي بالاستعداد) وما بالفعل (لأنه في هذه اللحظة ماء) فالتحول يتضمن إذن خروج الشيء من القوة (الاستعداد) إلى الفعل (الوجود الفعلي)، ولما كان الواجب غير متغيرٍ فإنه لا يمكن أن يكون

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki



فيه قوة (أي استعداد) وإلا تغير، ولهذا فهو فعل على الدوام وهذا الفعل على الدوام سمة الفلسفه عقل والعقل مجرد من المادة أي أنه مجرد من القوة (أي الاستعداد على التغير).

## نظريه الفيض الإلهي:

نعود للعقل الأول، العقل الأول هذا كان أكثر تعقيداً بدرجةٍ عن الواجب لأن فيه ناحيتين ناحية الوجود وناحية الإمكان (لأنه محدود وكل محدود له ماهية)، فالعقل الأول كان معقداً بدرجةٍ على الواجب وهذا العقل الأول أوجد العقل الثاني وهذا بدوره كان أكثر تعقيداً من العقل الأول وهكذا حتى نصل إلى ما يسمى بالعقل الفعال، والعقل الفعال كان له من التعقيد والخواص ما يمكن به أن يخلق العالم، تسمى هذه النظرية نظرية الفيض الإلهي وهي تعود إلى زمن أرسطو ومرت في رحلتها التطورية والاستكمالية عبر كثيرٍ من الفلسفه مثل أفلاطون وحتى المعلم الثالث : ابن سينا.

إذا القضية ليست عشوائيةً وليس لها علاقة بالإطلاق وإنما هناك هيكل هرميٌّ لتصور الموجودات، ومما يذكر في هذا الصدد أن أرسطو كان يعتبر أن الكامل لا يمكن أن يعلم بهم هو دونه ولا يكلمه ولا يخاطبه ولهذا فالله عنده لا يعلم على الإطلاق بأمور المخلوقات ولا شأن له بها، لا يحادثها ولا يكلمها، والله على هذا لا يتدخل في أحداث العالم ولا يرسل صواعق على أحدٍ ولا يثير البراكين ويقلب العصا أفعى ولا ينزل رحمةً ولا عذاباً ولا يرسل بشراً أو ملكاً ولا يتدخل في الجزيئات ولم يخلق الإنسان من طينٍ بصورةٍ مباشرة. ثم يأتي بعد ذلك أحد الملحدين السطحيين ويكتب عشر كلماتٍ مفادها: تقول نظرية التطور أن الإنسان تطور من مادةٍ غير حيةٍ بالبحر، لذا فالإلحاد صحيحٌ والله غير موجود، وهذه بحقيقة الأمر جهلٌ وسخافةٌ فنظرية التطور ليست من الأدلة القوية على الإلحاد. ربما تخالف نظرية أهل الأديان ولكن مع الفلسفه الأمر مختلف.



منمنة تظهر صورة ابن سينا



### 3- بؤس الإلحاد التقليدي: القسم الثالث من أوجد الكون؟

غالباً ما نظرت إلى هذا الاعتراض الذي يورده إخواننا المؤمنين بمنتهى الوثوق لدحض الإلحاد على أنه رد مضحكٌ فقائه لا يدرك أنه يغالط بمحالطة تعرف بالتماس السؤال Begging the question فالملاحد لم يثبت عنده أن الكون موجودٌ أو مخلوقٌ بحيث يحتاج إلى من يوجده أو يخلقه وأنه يرى أن السؤال خطأ لأن المدعى بالسؤال غير ثابتٍ عنده وعليه فكل جوابٍ على السؤال خطأً ويتجه على المؤمن قبل أن يسأل هذا السؤال أن يثبت لنا بالفعل أن الكون مخلوقٌ ومحاجٌ إلى خاليٍ وبعدها يحق له أن يسأل من خلق الكون. محالطة التماس السؤال غالباً ما تجد المحامين يستخدموها لنزع اعترافاتٍ من المتهمين وإن كان بوسيلةٍ غير سلية، مثلًا انظر معي، تصور محامي يستجوب متهم بالسرقة:

المحامي: أين خبات المال الذي سرقته؟  
المتهم: لم أخبار في أي مكان.

المحامي: إذن تعرف أنك سرقت المال!

المحامي يسأل المتهم سؤالاً خطأً فلم يثبت أنه سرق المال بعد ولكنه يقول له أين خباته لأن أي جوابٍ على هذا السؤال معناه أن المتهم يقر بأنه سرق المال! إنها حيلةٌ ذكية.

#### سؤال وجيهٌ ولكن بصيغةٍ خاطئة:

ولكن بعيداً عن السؤال هل فعلًا لا توجد وجهة نظرٍ من يطرح هذا التساؤل أم أنه توجد وجهة نظرٍ له؟ في الحقيقة مؤخرًا تأتي لي التفكير في هذا الأمر وووجدت أن ما يطرحه المؤمن هنا قد يكون من أقوى الحجج التي توجه ضد الإلحاد لولا أنهم لا يحسنون صياغة الحجج ولا يحسنون أن يشرعوا مكملاً الخطأ في النظريات المقابلة، إنهم يطرحون أمراً يمزق الإلحاد التقليدي تماماً بل ويعجز الملاحد عن الرد ولكنه لم يُصغِ بصورةٍ صحيحة. أنه كما قيل: قضيةٌ رابحةٌ بيد محامٍ فاشل.

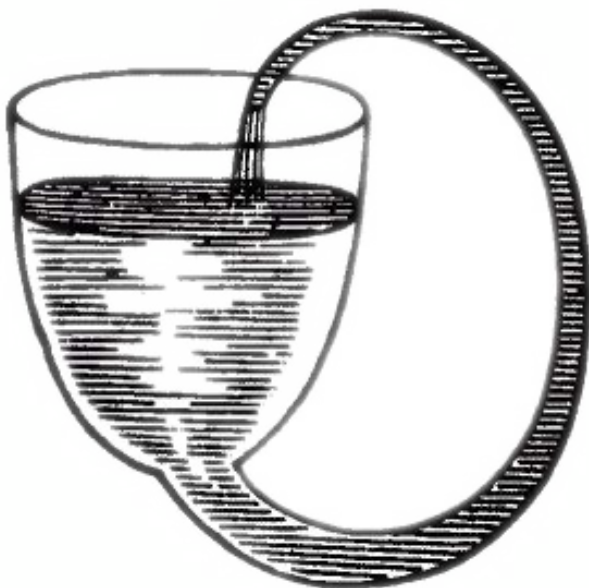
هل الكون ماكينةٌ ذاتية الحركة:

يقول الملاحد التقليدي أن الكون لا يحتاج إلى موجٍ خارجيٍّ ويقول إن الكون يفسر نفسه بنفسه ويسمخ بأنفه وهو يحدثك عن نظرية الانفجار العظيم وكيف تكون الكون وأننا لا نحتاج إلى الله أو إلى موجٍ

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki



خارجي، الكون يفسر نفسه بنفسه، إذن على كلامكم فإن الكون ماكينة ذاتية الحركة Perpetual Motion Machine ومن المستحيل فيزيائياً أن توجد ماكينة ذاتية الحركة، هذا مستحيل، والسبب في هذه الاستحالات هي أنها إما أن تخالف قانون الانتقال الحراري الأول أو قانون الانتقال الحراري الثاني. يعني الماكينة ذاتية الحركة هي ماكينة تتحرك باستمرار دون توقف ولا تحتاج إلى مصدر طاقة. وتصنف المكائن ذاتية الحركة إلى صنفين:

**الصنف الأول** منها هي هذه المكائن التي يُدعى فيها أنها لا تحتاج إلى أي نوعٍ من أنواع الطاقة بل تتولد فيها الطاقة تلقائياً وهذا يخالف قانون الانتقال الحراري الأول أو قانون حفظ الطاقة حيث أن الطاقة لا تفنى ولا تخلق. يسمى هذا النوع بالماكين ذاتية الحركة من الدرجة الأولى.

**الصنف الثاني** منها هي هذه المكائن التي يُدعى فيها استمرار تحول الطاقة من شكلٍ إلى آخر ومن ثم رجوعاً إلى الشكل الأول، يعني تخيل معي، سيارةً تعمل بالطاقة الكهربائية تخيل لو أن عبقرياً قال لنا : أنا سأستخدم المحرك الكهربائي لأجعل السيارة تتحرك وفي نفس الوقت سأربط هذا المحرك بمولدٍ كهربائيٍّ يولد الطاقة الكهربائية ثم سأستخدم هذه الطاقة الكهربائية لتشغيل المحرك الكهربائي وهكذا لن نحتاج إلى مصدر طاقةٍ خارجي، ربما إذا فكرت في هذه الفكرة ستتجدها «منطقية»، إذ لا يوجد خلقٌ للطاقة هنا وإنما تحويلٌ من شكلٍ إلى آخر فما هي المشكلة؟ لماذا يكون هذا الأمر مستحيلاً؟

الجواب أنه يخالف قانون الانتقال الحراري الثاني من حيث أن التحولات تكون دائماً بحيث تزداد الإنترودي Entropy أو بكلام آخر أن التحولات تكون دائماً بحيث تقل عدد الحالات الممكنة للانتقال من وضعٍ إلى آخر. هذه تحتاج شرحاً. فانتبه معي قليلاً:

تخيل أن لدينا قطعةً من النقود وهذه القطعة لها وجهان هما: الكتابة والوجه. إذا رميما هذه القطعة على الأرض فإن هناك طريقتين يمكن أن تقع يهما هذه القطعة على الأرض إما أن تكون في حالة وجه أو تكون في حالة كتابة.

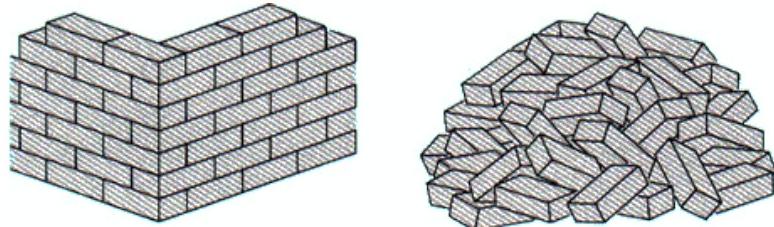
الآن تخيل أن لدينا قطعتين نقديتين هنا سيكون لدينا أربع حالات. فإذا كان عندنا خمس قطع نقدية فإن هناك 32 حالةً لترب القطع النقدية على الأرض.

# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

بكم طريقة يمكن أن تترتب بها هذه الخمس قطع النقدية بحيث تكون واحدةً منها في حالة وجه والبقية في حالة الكتابة؟



الإنتروبيا هي مقياس الفوضى في الفيزياء. كومة الطوب العشوائية تملك إنتروبيا عالية، بينما ترتيبها على شكل جدار يخفض الإنتروبيا.

الجواب: خمس طرقٍ فإذاً أن تكون الأولى في حالة وجه أو الثانية أو الثالثة أو الرابعة أو الخامسة. بكم طريقةٍ يمكن أن تترتب هذه الخمس قطعٍ بحيث يكون اثنانٌ منها بحالة وجه؟

الجواب عشر طرق. بكم طريقةٍ يمكن أن تترتب هذه الخمس قطعٍ بحيث تكون كلها في حالة وجه؟  
الجواب طريقةٌ واحدة.

إذن عدد الحالات الممكنة التي تترتب بها القطع النقدية تكون مختلفةً، فهناك حالةٌ يمكن الوصول إليها باحتمالٍ واحدٍ وهناك حالةٌ يمكن الوصول إليها بعشر طرقٍ فالحالة التي نصل إليها بطريقةٍ واحدةٍ نسميها حالةٌ عالية النظم والحالة التي نصل إليها بطريقةٍ كثيرةٍ نسميها حالةً أقل نظاماً أو حالةً فوضىً، والعمليات الفيزيائية التلقائية تتم بحيث يكون الانتقال من الحالة الأعلى نظاماً إلى الحالة الأقل نظاماً.

ففي مثال السيارة فإن الانتقال من الطاقة الحركية إلى الكهربائية هو حالة انتقالٍ من أقل نظاماً إلى أعلى نظاماً، وهذا لا يتم بصورةٍ تلقائيةٍ بل يحتاج مقداراً من الطاقة وعليه فإن كمية الطاقة الكهربائية المترددة ستكون أقل من كمية الطاقة الحركية الداخلية ولماً كانت هذه الكمية ستستخدم في تدوير المحرك فإن كمية الحركة الناتجة ستكون أقل، وهكذا كمية الكهرباء أقل منها وبالتالي تقل الحركة في هذه الماكينة حتى تتوقف.

## عودةً للموضوع:

لو فرضنا صحة كلام الملحدين التقليديين فإن الكون باعتبار أنه ماكينة ذاتية الحركة من النوع الثاني فإن الكون سيكون مثل المروحة التي يُقطع عنها التيار الكهربائي فتبدأ بالدوران أبطأ وأبطأ حتى تتوقف. إن الكون في مثل هذه الحالة لن يستمر إلى الأبد بل ستتزايـد الإنتروبيـا Entropy فيه حتى تقل الفترة الزمنية لكل دورةٍ فيه وتتصـبح صفرـاً، لكن ثبوت الكون يدل على أن هذه الفكرة خطأً. فهل الكون لا يتبع النموذج الدوري؟ أم أن هناك أمراً آخر قد أغفلناه؟

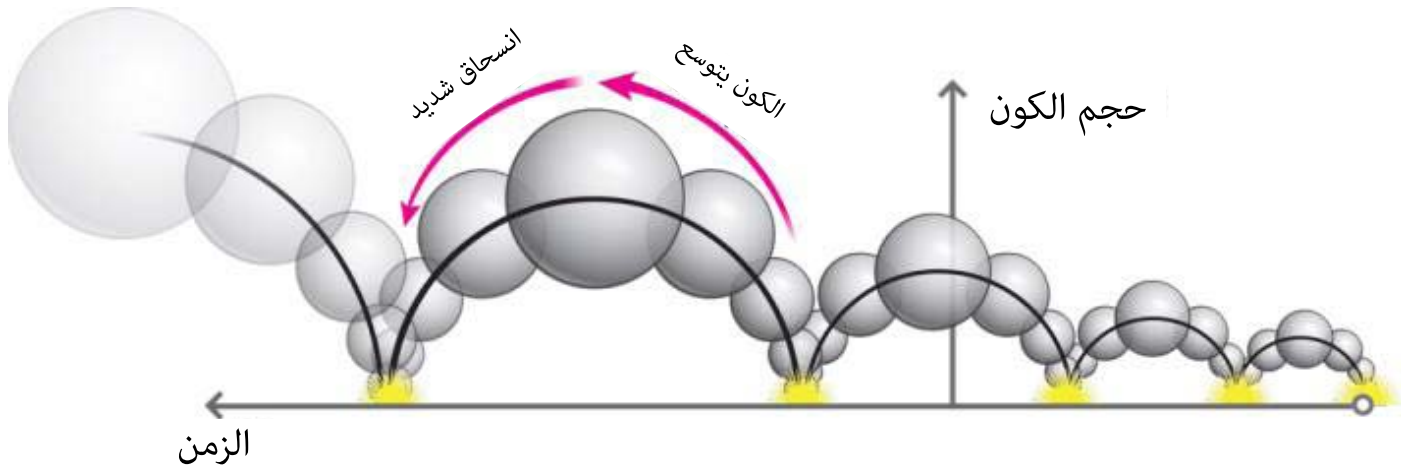
# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



Enki

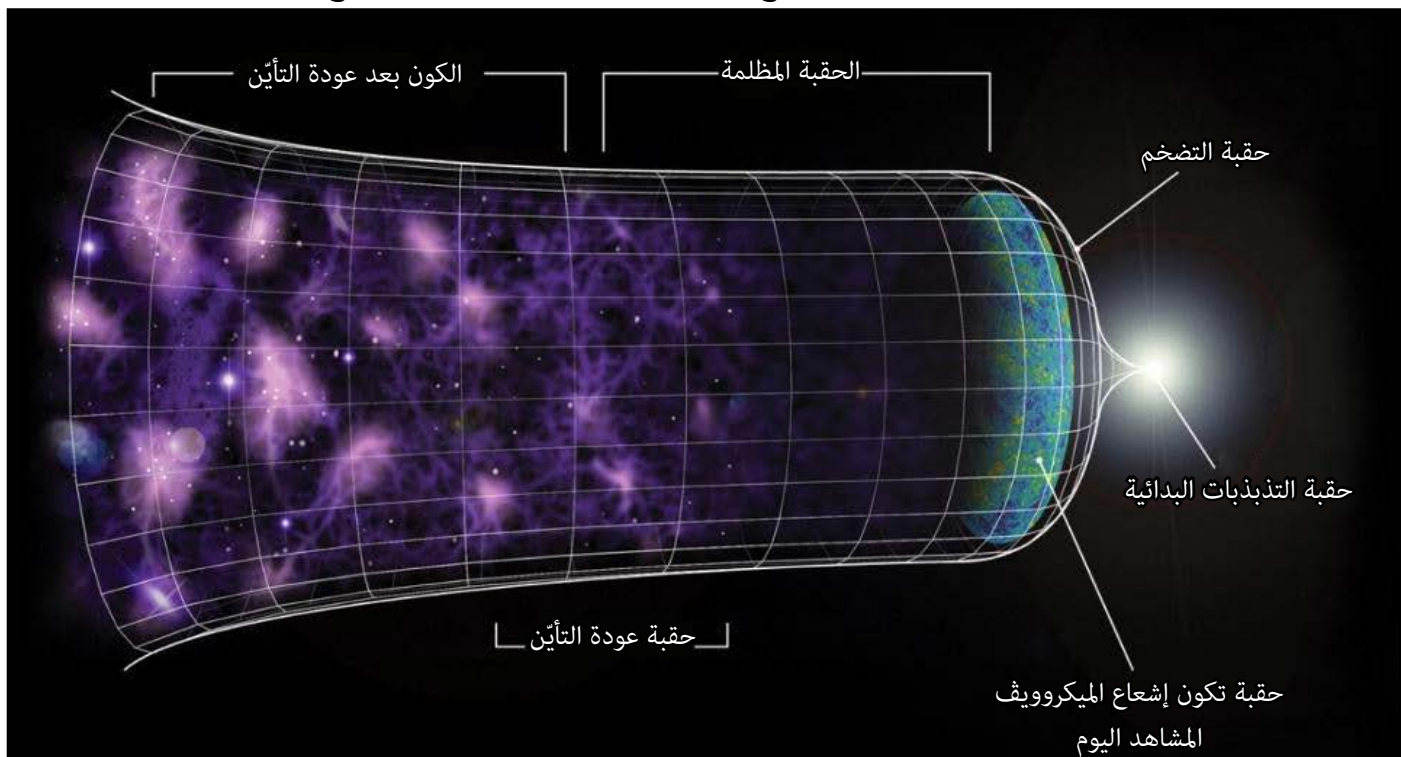
## اعتراض:

قد يقال إن المغالطة هنا هي أننا نفترض صحة النموذج الدوري للكون فلم لا يكون النموذج الحالي وهو النموذج المعتمد على نظرية التضخم Inflation theory هو الصحيح؟



## الجواب على الاعتراض:

بحسب هذا النموذج فإن الكون سيموت حرارياً بينما يستمر في التمدد إلى الأبد وعلى الرغم من أن لهذا الكون بداية فإنه لانهاية له ومشكلتنا ليست مع فرض أنه لانهاية له ولكن مع فرض أن له بداية، لماذا



# الإلحاد ج 1: بؤس الإلحاد التقليدي



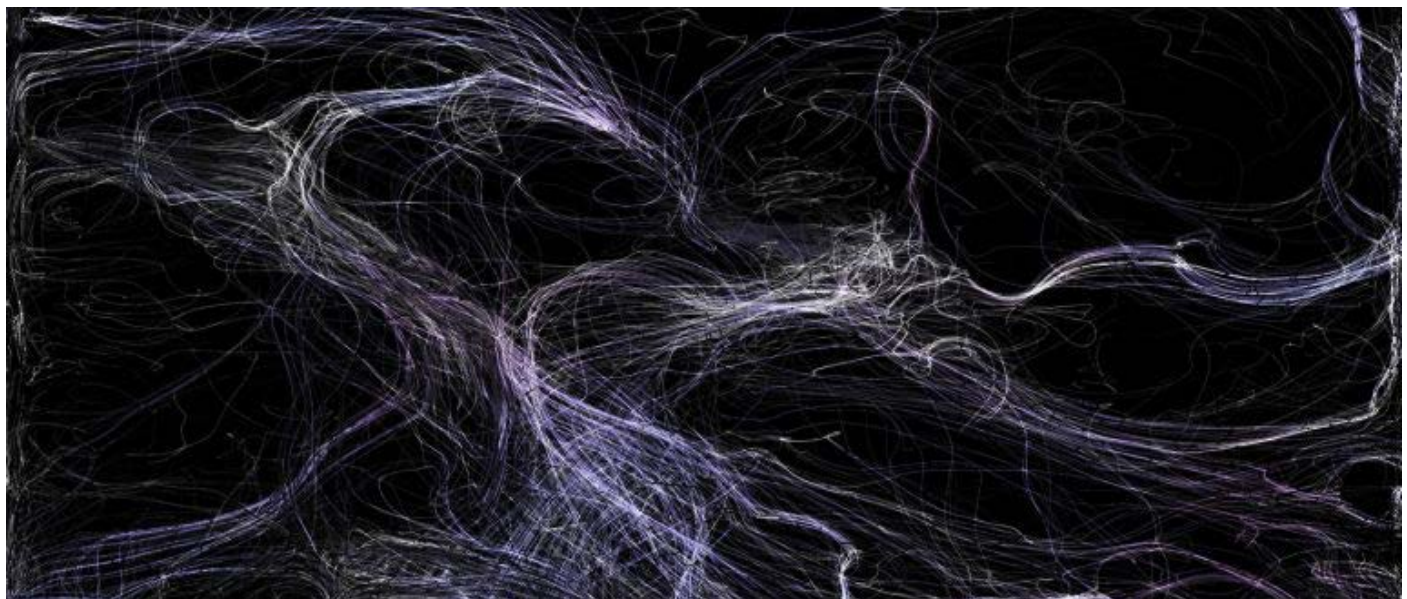
Enki

حصل التضخم؟ ولماذا هذا التفاعل بين مكوناته منغٌ بدقةٍ كبيرة؟ لماذا هناك بدايةً للكون؟ وطبعاً هناك العديد من المشاكل الفيزيائية التي يواجهها النموذج ولكن نحن هنا نهتم بالجوانب التي تفيـد مناقشتنا من حيث أن هذا موضوعٌ لنقد الإلحاد التقليدي.

ملخص القول إن الادعاء بأن الكون مثل ماكينةٌ تستمر فيها التحولات بين الطاقة من شكلٍ إلى آخر ومن ثم رجوعاً إلى الشكل الأول إلى الأبد هو كلامٌ يخالف العلم وكلامٌ يخالف الفلسفة ولا يمكن أبداً للكون أن يستمر بنفسه إلى ما لانهاية. هذا هو ما يفشل الملحـد التقليدي في رؤيته وما يفشل المؤمن في عرضه.

## الحل المقترن:

في الحقيقة ما أطـرـحـه دائمـاً في هذا المجال هو رؤـيـة فـلـسـفـيـة ورؤـيـة عـلـمـيـة: الرؤـيـة الفـلـسـفـيـة هي أن هناك بالفعل واجـب وجود وواجـب الوجود هذا هو ما يستند إليه الكـون وأسمـيـته كـلـيـ العالم، حيث هذا الكـلـيـ ليس إلـهـاـ بـمـعـنىـ أـنـهـ لاـ عـلـمـ لهـ ولاـ وـعـيـ وـمـعـ ذـلـكـ فـهـوـ مـصـدـرـ وـجـودـ الكـونـ أوـ قـلـ هـوـ العـلـةـ التـيـ يـسـتـنـدـ الكـونـ إـلـيـهاـ فـيـ وـجـودـهـ وـأـنـهـ لـلـكـونـ مـثـلـ صـاحـبـ الـظـلـ لـظـلـهـ. وـهـنـاـ نـفـرـقـ بـيـنـ سـلـسـلـةـ عـلـلـ أـفـقـيـةـ وـسـلـسـلـةـ عـلـلـ عـمـودـيـةـ حـيـثـ يـكـونـ وـاجـبـ الـوـجـودـ فـيـ السـلـسـلـةـ الـعـمـودـيـةـ. الرـؤـيـةـ الـعـلـمـيـةـ تـعـتـمـدـ عـلـىـ النـظـرـيـاتـ الـخـيـطـيـةـ string theoryـ، هـنـاـ طـاـقـةـ التـشـاـقـلـ Gravitational Energyـ تـلـعـبـ دـوـرـاـ مـرـكـزـيـاـ فـهـيـ مـاـ يـوـلـدـ الـأـغـشـيـةـ Membranesـ بـالـطـاـقـةـ وـهـيـ مـاـ يـنـتـجـ عـنـهـ الطـاـقـةـ الـمـوـجـةـ وـالـإـشـعـاعـ وـعـنـ طـرـيـقـ اـصـطـدامـ غـشـائـينـ مـعـ بـعـضـهـماـ يـتـولـدـ الـكـونـ، وـهـكـذـاـ يـكـونـ عـنـدـنـاـ باـسـتـمـارـ تحـوـلـ مـنـ شـكـلـ لـلـطـاـقـةـ إـلـىـ آـخـرـ بـلـ حـاجـةـ لـلـعـكـسـ وـمـثـلـ هـذـهـ الصـورـةـ تـكـافـيـ الصـورـةـ الـفـلـسـفـيـةـ وـتـوـازـيـهـاـ بـالـفـكـرـةـ وـالـمـنـطـقـ.



# قناة جسور | Bridges.TV

قناة جسور هي منبرٌ لمن لا منبر له، وقناةٌ لحرية التعبير والتواصل والتعايش مع المختلف ولتلقيح الأفكار بصورةٍ حضارية.. صوتك مقبول هنا مهما كان.



عنوان القناة على اليوتيوب:

<https://www.youtube.com/channel/UChuvYgfSwGXkLtZYmSGcAeQ>



صفحة جسور على الفيسبوك:

<https://www.facebook.com/Bridgestv2>



انضموا إلينا في مجموعة جمهورية الردة:

<https://www.facebook.com/groups/186192008960773/>

للتواصل عبر سكايب:

Bridgestv1



إيميل القناة:

bridgestv1@gmail.com



لدعم القناة على PayPal:

<https://www.paypal.me/SalBridgesTV>



# النقد القرآني ج 1

الفترة ما بين السنوات 700 م و 825 م.



Ibn Warraq

لقد قام عددٌ من علماء المسلمين المرموقين على مرّ السنين بإبداء ملاحظاتٍ هامةً عن القرآن، وهذا يتعلّق خاصّةً بِمفسريْن من أمثال الزمخشري والطبّري والسيوطّي، والذين كانوا بطبيعة الحال يعمّلون ضمن إطار إسلامي، مما حدّ من نطاق استنتاجاتهم. كذلك قدّم الفلاسفة والربوبيون واللادريون والملحدون والزنادقة، من أمثال الرازي وأبن رائق والرواندي، إسهاماتٍ قيمة، لكننا لا نستطيع أن نتوقع منهم أن يروا القرآن في بيئته وسياقه التاريخي واللغوي والطائفي الشرقي أو سطّي، أو على ضوء خلفيته الآرامية التوحيدية.

# النقد القرآني ج ١

## الفترة ما بين السنوات 700 م و 825 م.



Ibn Warraq



آوغوست فيشر



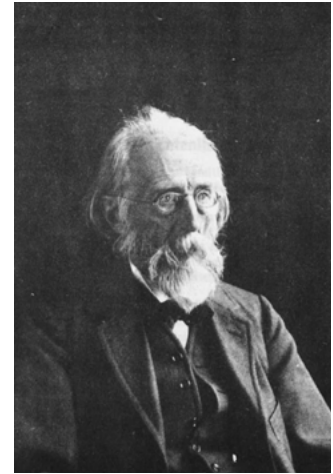
ياكوب بارت



آبراهام غايغر

ومن الصعب القول بوجود بحث علمي رصين عن القرآن قبل ما قدمه جيل الرواد: تيودور نولدكه Theodor Nöldeke المتوفى عام 1930، وإيغناز غولدتسيهير Ignaz Goldziher (المتوفى عام 1921)، وغوستاف ڈايل Gustav Weil (المتوفى عام 1889)، وأوغوست فيشر August Fischer (المتوفى عام 1949)، وياكوب بارت Jacob Barth (المتوفى عام 1914)، وآبراهام غايغر Abraham Geiger (المتوفى عام 1874)، وغيرهم ممن أنتجوا وكتبوا في أواخر القرن التاسع عشر وبدايات العشرين\*. فقد أظهر هؤلاء سعة علم ودرأية في دراسة القرآن طالت عدة لغات سامية مشفوعة بصرامة علمية و موقف مبني على الشك، والتي هي من أساسات أي جهد علمي جاد. وقد كانت هذه الأمور مفقودة في أعمال من سبقهم، ولم يساويمهم فيها إلا قلةً من جاء بعدهم.

رغم ذلك، فقد وقعت مواجهات عقائدية بين الإسلام من جهة، وال المسيحية واليهودية من جهة أخرى؛ بين مسلمين وغير مسلمين، وذلك منذ ولادة الإسلام وحتى القرن التاسع عشر. وقد نجم عن هذه المواجهات نقد للقرآن، وإن امتنج ذلك بشيء من نية النقد العدائى الهدف للنقض من الجانب المسيحي. وتستحق هذه الانتقادات الدراسة، لما لها من أثرٍ كمقدماتٍ لنظرياتٍ تطورت لاحقاً بقصد أصل القرآن.



تيودور نولدكه



إيغناز غولدتسيهير



غوستاف ڈايل

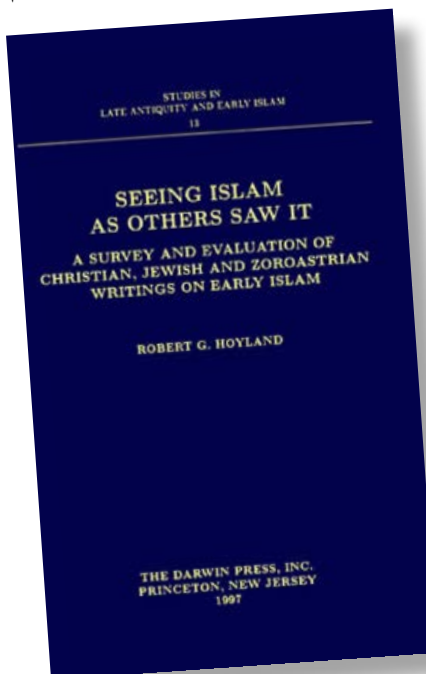
\* نولدكه كان مستشرقاً وباحثاً ألمانياً اهتم بدراسات العهد القديم واللغات السامية وآدابها، أما غولدتسيهير فكان باحثاً هنغاريّاً، يُعتبر هو وونولدكه من مؤسسي علم الدراسات الإسلامية. ڈايل كان مستشرقاً ومؤرخاً ألمانياً، وكذلك كان آوغوست فيشر الذي درس اللاهوت وفيولوجيا الشرق. أما ياكوب بارت فكان متخصصاً في اللغويات السامية، ودرس التلمود والفيولوجيا السامية، وأخيراً، آبراهام غايغر كان حاخاماً ألمانياً يعتبر من مؤسسي الحركة الإصلاحية في اليهودية، وفي أبحاثه ركز على التأثير الذي لعبته اليهودية على المسيحية والإسلام. [ملاحظة المترجم]



Ibn Warraq

### مناظرة الراهب من بيت حاليه مع أحد أشراف العرب في القرن الثامن:

ظهرت المناظرة بين الراهب من بيت حاليه وأحد أشراف العرب مؤخراً في مخطوطتين مكتوبتين بالسريانية الشرقية، تم تأريخهما دون تأكيد تامٍ إلى فترة ما بعد العام 710م<sup>(1)</sup>، وهي مناظرة مبهرة.



يسأل فيها العربي: «ما الذي يدفعك لتقدس الصليب في حين أنه (أي يسوع) لم يأمرك بذلك في الإنجيل؟» فيرد عليه الراهب: «أعتقد أنك أنت أيضاً لم تحصل على كل تشعيراتك من القرآن الذي علمك إياه محمد، بعضها يأتيك من سورة البقرة وبعضها من غيغي وبعضها من توره. فنحن أيضاً لدينا بعض الوصايا التي علمنا إياها رب، ومنها ما تفوّهت به الروح القدس على لسان خدامها ورسلها، وبعضها علّمنا إياها معلمون يبنوا لنا سُبُل الحياة وطريق النور»<sup>(2)</sup>.

من الواضح أن هذا الراهب يعتقد أن سورة البقرة هي مصدر منفصل للتشرع الإسلامي عن القرآن. وفي أسطورة الراهب بحيري في التراث السرياني الغربي تظهر هذه السورة باعتبارها اسم الكتاب ككل دونها أي ذكر للقرآن: «كان اسم الكتاب

سورة البقرة»<sup>(3)</sup>، وحتى المؤرخ العربي ابن سعد قال إن ابن عباس قد استحدث رجاله على القتال في معركة حنين وهو ينادي: «يا أصحاب سورة البقرة!»<sup>(4)</sup>، أما لفظتا «غيغي» و«توره» فهما على الأرجح إشارات إلى الإنجيل والتوراة<sup>(5)</sup>. كما ويزعم الراهب من بيت حاليه أن محمدًا تعلم التوحيد من «سرغيس بحيري»<sup>(6)</sup>.

ترد قصة بحيري الراهب بعدة نسخ، فهي موجودة في التراث السرياني والمسيحي العربي واللاتيني والأرمني والعبري، كما ونجد القصة عن الراهب الذي شهد بنبوة محمد في سيرة ابن إسحاق وفي تاريخ الطبرى<sup>(7)</sup>. وقد قام كثيرون مسيحيون على تطوير النسخة الإسلامية، حيث يضيفون بأن الراهب كتب لأجل محمد نصاً دينياً<sup>(8)</sup> يشار إليه أحياناً بسورة البقرة،

1- Robert G. Hoyland, *Seeing Islam As Others See It. A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam*. Princeton, N.J.: The Darwin Press Inc. 1997, p. 471

2- نفس المصدر السابق.

3- نفس المصدر السابق وهو يشير فيما أعتقد إلى:

R. Gottheil. A Christin Bahira Legend, in *Zeitschrift für Assyriologie* 13 (1898), 189-242; 14 (1899) 203-268

4- نفس المصدر السابق يشير إلى كتاب الطبقات الكبير لابن سعد [ملاحظة المترجم]: انظر الجزء الثاني ص. 115، حيث يقول محمد للعباس: «ناد يا معشر الأنصار يا أصحاب السمرة يا أصحاب سورة البقرة!»

5- ملاحظة من الأستاذ محمد المسيح الذي راجع المقال بعد الترجمة مشكوراً: سورة غيغي هي سورة العنكبوت لأنها غيغي من أصل سرياني تعنى العنكبوت أنظر الهاشم 57 من صفحة 471 من نفس الكتاب أما السورة الثالثة وهي twrh بمعنى سورة الجبل وهي السورة رقم 52 سورة الطور والطور باللغة السريانية معناه الجبل. [ملاحظة المترجم]

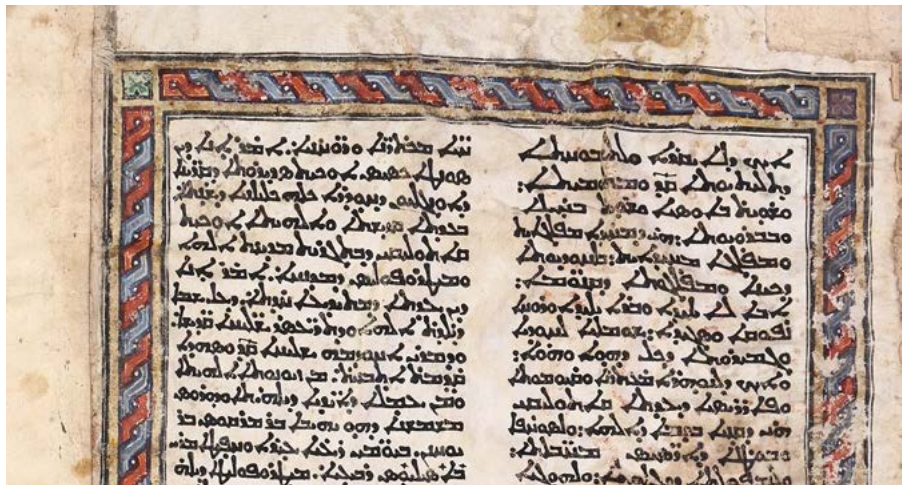
6- نفس المصدر السابق ص. 472 في إشارة إلى مناظرة الراهب من بيت حاليه والمخطوطة رقم 95 م مجموعة مخطوطات ديار بكر، الصفحات 1-8 في نسخة يقوم بتحضيرها Han Drijvers

7- نفس المصدر السابق ص 477، انظر سيرة رسول الله لابن هشام وتاريخ الطبرى.

8- نفس المصدر السابق ص 477



Ibn Warraq



وفي أحيانٍ أخرى في النسخ السريانية بالقرآن وفي النسخ العربية بالفرقان<sup>(9)</sup>.

لا يمكن للتنقيحات العربية والسريانية لأسطورة بحيري أن تتعدي القرن التاسع، لكن مما لا شك فيه أن الأسطورة كانت متداولةً بصورةٍ ما قبل ذلك بكثير<sup>(10)</sup>.

### يوحنا الدمشقي: القرن الثامن

كان يوحنا الدمشقي قسيساً وراهباً نشطاً في الكتابة حول العام 730 م، ولربما كان موظفاً رفيع المستوى في البلاط الإسلامي لفترةٍ ما. وفي كتابه الرئيسي «نبع المعرفة»، والذي يدافع فيه عن المعتقد الأورثوذوكسي، نجد فصلاً عن الإسلام في جزءٍ أسماه: «عن الهرطقات» De Haeresibus. لكن هذا الفصل يختلف في أسلوبه وطوله عن سائر الكتاب، مما يثير الشك بأن كاتبه كان هو نفسه يوحنا الدمشقي، لكن الاعتقاد يسود اليوم بأن هذا الفصل قد كُتب بالفعل حوالي العام 730 م<sup>(11)</sup>.

نقرأ في «عن الهرطقات»:

«وحتى فترة حكم هرقل، فإنهم (أي السراكيнос Σαρακηνός أو الهاجرين أو الإسماعيليين) كانوا وثنيين أقحاحاً، ومنذ ذلك الحين وحتى الآن ظهر بينهمنبيٌّ كاذب اسمه محمد (مامد)، كان قد وقع على العهدين القديم والجديد، وكان قد تحادث كما يبدو مع راهب آري، فقام بدمج هذه المصادر ومنها صاغ هرطقته. وبعد أن كسب ود الناس بالظهور بالورع والتقوى نشر إشاعةً عن كتابٍ نزل إليه من السماء، وبعد أن كتب فيه بعض العقاديد السخيفة غير المعقوله، قدّمه للناس وعلى أساسه كون هذه الديانة»<sup>(12)</sup>.

9- نفس المصدر السابق ص 478

10- نفس المصدر السابق ص 479

11- ثمة لغطٌ وجدلٌ كبيران حول تاريخ وأصالة الفصل رقم 101 من كتاب «عن الهرطقات»، انظر المراجع التالية:

A. Abel. *Le Chapitre CI du Livre des Heresies de Jean Damascene: son inauthenticite.* in *Studia Islamica*, XIX (1963), 5-23. Contra Abel are [1]: Adel-Theodore Khoury. *Les theologiens byzantins et l'Islam*, I.Textes et auteurs (VIIIe-XIII S.) 2e.tirage. Editions Nauwelaerts, Louvain/Beatrice-Nauwelaerts, Paris, 1969, pp.50-55. [2] Daniel J.Sahas. *John of Damascus on Islam. The "Heresy of the Ishmaelites*. Leiden:E.J.Brill , 1972 , pp.60-66

12- Robert G. Hoyland, *Seeing Islam As Others See It. A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam*.

Princeton, N.J.: The Darwin Press Inc. 1997, p.486, referring to John of Damascus, *De haeresibus C/ CI* , 60-61 in ed. B. Kotter. *Die Schriften des Johannes von Damaskos*, 5 vols. (Patristische Texte und Studien 7, 12, 22, 29; Berlin, 1969-88) (= PG (Patrologia Graecae cursus completus, ed..J. P. Migne, 161 Vols. Paris, 1857-66). 94. 764A-765A)



Ibn Warraq



يوحنا الدمشقي

ويستمر «عن الهرطقات» في هجومه على القرآن: «كما أسلفنا، فقد ألف المدعو محمدُ العديد من القصص الخالية من المعنى، وأعطى لكلٍ منها اسمًا، كتابٌ عن المرأة، يحضر فيه بجلاءٍ على أن يتخد الرجل أربع زوجاتٍ وألاف المحظيات إن أمكن ذلك». بعد ذلك يروي قصةً تشبه إلى حدٍ كبيرٍ قصة زيدٍ كما جاءت في الآية 37 من سورة الأحزاب. ويكمِّل: «وهنالك أيضًا نصًا عن الجمل» وفي هذا إشارةٌ لناقة صالحٍ كما وردت في سورة الشمس 11-14، والأعراف 77. ثم يقول: «... ثم إنك تقول أنك في الجنة ستحصل على ثلاثة أنهار، واحدتها من ماءٍ وآخر من خمرٍ والثالث من لبن» وهو مثل ما يرد في سورة محمدٍ 15. «ثم يذكر محمدُ نص المائدة، ويقول فيه أن المسيح طلب من رب مائدةً وأن الرب استجاب له، إذ يقول إن الرب أخبره: «إني أعطيتك ومن معك مائدةً لا تفسد»، ومجدداً يذكر نص البقرة وعدداً من الأشياء الأخرى السخيفية الخرقاء، والتي بسبب كثرة عددها لن أذكرها»<sup>(13)</sup>.



روبرت هويلاند

13- لمصدر السابق، ص 487 في إشارةٍ ليوحنا الدمشقي في «عن الهرطقات» 64-67 (PG 94 ، 769B-772D). انظر الهامش 11 أعلاه للحصول على الإشارة الكاملة للمصدر.

14- يوحنا الدمشقي في «عن الهرطقات» 61 (PG 94 ، 765A-B)، كما اقتبسه روبرت ج. هويلاند :Robert G. Hoyland

Robert G. Hoyland, *Seeing Islam As Others See It. A Survey and Evaluation of Christian, Jewish and Zoroastrian Writings on Early Islam*  
Princeton, N.J.: The Darwin Press Inc. 1997, p.489

15- المصدر السابق لهوبلاند ص. 489.



Ibn Warraq

## مراسلات ليو الثالث (41-717) وعمر بن عبد العزيز (717-20): نهاية القرن الثامن، أوائل القرن التاسع



مثال للإمبراطور ليو الثالث

إن تتبع التاريخ النصي لمراسلات الإمبراطور البيزنطي ليو الثالث (الإيساوي) مع عمر بن عبد العزيز، يشي بتوافقٍ بالغ التعقيد بينهما. مما لا شك فيه أن بعضها يعود إلى نهاية القرن الثامن وأوائل القرن التاسع<sup>(16)</sup>. وتتمحض عن الجدل الذي دار بينهما مشاكل مثيرةً للاهتمام بعضها لم يتم حلّه إلى الآن، وأحدوها يتعلق بمسألة المعزى الفارقليط παράκλητος. يكتب ليو في نسخة دونها غفوند :Ghevond

«نحن ندرك أن متى ومرقس ولوقا ويوحنا هم مؤلفو الإنجيل، لكنني أدرك أن هذه الحقيقة التي نقر بها نحن عشر مسيحيين تجرحك، فتحاول إيجاد شركاء يتواطؤون معك في كذبك. وباختصار، أنت تعرف أننا نقول أن الله كتبها وأنها نزلت من السماء، تماماً كحال فرقانك كما تدعى، لكننا نعرف أن من كتبه كان عمر

وأبو تراب وسلامان الفارسي، رغم أن الشائعات انتشرت بين عشر قومك أن الله أنزله من السماء... وقد اختار الله طريقة اصطفاء الأنبياء ليرسلهم إلى بني البشر، ولهذا السبب فإن الرب بانتهائه من هذه الأمور التي كان قد قررها مسبقاً، وبعد أن كان قد أعلن عن تجسده عبر أنبيائه، ولمعرفته أن البشر سيظلون بحاجة ملساудته، وعد بإرسال الروح القدس تحت مسمى المعزى لتعزيتهم في الضيق والكرب الذي حل بهم بمخادرة ربهم وسيدهم. أكرر، لهذا السبب فقط أسمى يسوع الروح القدس باسم المعزى، إذ أراد تعزية تلاميذه بعد مغادرته إياهم وتذكيرهم بكل ما قاله أمامهم وما فعله بحضورهم، وكل ما كلفوا بشهادتهم. فالفارقليط، هو المعزى، أما محمد فيعني الحمد، والشكر على البركات، وهي معانٍ لا تمت بصلةٍ لكلمة فارقليط»<sup>(17)</sup>.

ويلاحظ جفري بحقِّ أن القرآن نفسه أعطى تلميحاتٍ بأن بعض معاصرِي محمد عرفوا أنه كان على اتصالٍ بمخبرين من أديانٍ أخرى يعطونه بعض محتوى كلامه. ففي سورة الفرقان 4-5 يقول: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْرَادٌ أَفْتَرَاهُ وَأَعْنَاهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاؤُوا ظُلْمًا وَرُورًا ● وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا﴾.

ولنا أن نلاحظ هنا أن تسمية كتاب المسلمين هنا هي الفرقان، وليس القرآن. وتظهر كلمة الفرقان ومشتقاتها عدة مراتٍ في القرآن<sup>(18)</sup>، وهو عنوان السورة الخامسة والعشرين. وقد حيرت هذه الكلمة المفسرين العرب، ففسروها لتعني

16- مصدر السابق لهويلاند ص. 499.

17- Arthur Jeffery. *Ghevond's Text of the Correspondence Between 'Umar II and Leo III*. Harvard Theological Review XXXVII (1944), p. 269-332. pp.292- 293.

18- القرآن: البقرة: 2، آل عمران: 3؛ الأنفال: 29، 41؛ الأنبياء: 48؛ الفرقان: 1.



Ibn Warraq

ما يفرق أو يميز أو يفصل أو يكون معيار التفريق بين الحق والباطل أو على أنها رديف للقرآن نفسه. لكن هيغر<sup>(19)</sup> قد بين بشكل مقنع أنها كلمة مشتقة من السريانية وتعني الخلاص بمعناه المسيحي. لذا، فإن سورة الفرقان من منظور هيغر هي ترنيمة مسيحية عن يسوع المسيح:

**﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ (أي الخلاص) عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ (للعالمين) نَذِيرًا﴾.**

كانت الإشارة في نص رسالة ليو إلى عمر بن الخطاب، الخليفة الثاني وإلى أبي تراب (أي علي بن عم الرسول ورابع الخلفاء). وهنالك نص آخر لبارتولوميو من إديسا (أورفة أو الرها)<sup>(20)</sup> يعتبر أن عليا هو من قام بنشر القرآن، وهذا النص عنوانه «ضد محمد». Elenchus et Confutatio Agareni وقد تمت طباعته في نهاية كتاب Contra Muhammad. أما سلمان الفارسي فهو شخصية أسطورية ترتبط باسمه الكثير من القصص. ويقول أحد الباحثين: «إن واقع الحال أن شخصية سلمان الفارسي التاريخية يلفها الغموض، بل ومن الصعب أن يُقرّ المرء أن أسطورته مبنية على حقائق تتعلق باعتناقه الإسلام في المدينة بعد أن كان عبداً من أصل فارسي»<sup>(21)</sup>. وعلى أي حال، فإن هذه الأسطورة هي ما يربطه بإنتاج القرآن.

والآن نصل إلى أكثر الماقطع إثارةً في رسالة ليو المتعلقة بالمعزى. فلطالما زعم المسلمون بأن وعد الفارقليط الموجود في سفر يوحنا الإصلاح 14، الآيات 16 و 26، والإصلاح 15، الآية 26، والإصلاح 16 الآية 6 قد تحقق بمقدم محمد.<sup>(22)</sup> حيث يشير المسلمون إلى الآية السادسة من سورة الصاف في القرآن لدعم هذا الزعم:

**﴿وَإِذَا قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمَهُ أَحْمَدُ فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ﴾.**

وتأتي كلمة أحمد من نفس جذر اسم محمد، ويعني كلاهما المحمود أو المشكور، والتي تعني باليونانية periklutos. ويقول الادعاء الإسلامي أن هذه الآية القرآنية هي إشارة واضحة للآيات التالية من سفر يوحنا:  
**καὶ εγὼ ερωτησώ τὸν πατέρα καὶ ἄλλον παρακλητὸν δῶσει υμῖν ινα μεθ υμῶν εἰς τὸν αἰώνα**

**«وَأَنَا أَطْلُبُ مِنَ الَّذِي فَيُعْطِيْكُمْ مُعَزِّيْا آخَرَ لِيَمْكُثَ مَعَكُمْ إِلَى الْأَبِدِ» (يوحنا 14: 16).**

**Ο δε παρακλητος το πνευμα το αγιον ο πεμψει ο πατηρ εν τω ονοματι μου εκεινος υμας διδαξει παντα και υπομνησει υμας παντα α ειπον υμιν**

19- C.Heger.Koran XXV.1 : Al-Furqan and the “Warner”. In Ibn Warraq , ed., *What the Koran Really Says*, Prometheus Books :Amherst, 2002, pp. 387-390

اشتق هيغر Heger تفسيره النهائي من غونتر لوبلنگ Gunter Luling

20- Bartholomeus of Edessa , *Elenchus et Confutatio Agareni*. PG, CIV 1384-1448

تمت طباعة كتاب «ضد محمد» في نهاية هذا الكتاب على الصفحتين 1448-1458. أما بارتولوميو نفسه فقد عاش ونشط على الأرجح في أوائل القرن الثامن. أما «ضد محمد» فهو على الأرجح ليس من تأليفه، وكما يبدو تم تأليفه في أواخر القرن الثامن.

21- G.Levi Della Vida, Salman al-Farisi, in EI Ist Edn. Leiden: E.J.Brill, 1913-1936

22- قارن معتقدات المونتانية التي ازدهرت في القرن الثاني الميلادي، والتي اعتقاد معتقداتها لاحقاً بأن نبيهم مونتانوس Montanus جاء تحقيقاً لنبوة يوحنا، حيث يقول مونتانوس: «أنا الأب والكلمة والفارقليط (المعزى)». انظر Didymus, “De Trin.”, III, xli



Ibn Warraq



أيقونة أرثوذوكسية تظهر الحمام كرمز للروح القدس

«وَأَمَّا الْمُعَزِّي، الرُّوحُ الْقُدْسُ، الَّذِي سَيْرِسْلُهُ الْأَبُ بِاسْمِي، فَهُوَ يُعْلَمُكُمْ كُلَّ شَيْءٍ، وَيُذَكِّرُكُمْ بِكُلِّ مَا قُلْتُهُ لَكُمْ». (يوحنا 14: 26).

οταν δε ελθη ο παρακλητος ον εγω πεμψω υμιν παρα του πατρος το πνευμα της αληθειας ο παρα του πατρος εκπορευεται εκεινος μαρτυρησει περι εμου «وماتي جاء المعزيز الذي سارسله أنا إليكم من الآب، روح الحق، الذي مِنْ عِنْدِ الآبِ يَبْثِقُ، فَهُوَ يَشَهِّدُ لِي» (يوحنا 15: 26).

αλλ ογω την αληθειαν λεγω υμιν συμφερει υμιν ινα εγω απελθω εαν γαρ μη απελθω ο παρακλητος ουκ ελευσεται προς υμας εαν δε πορευθω πεμψω αυτον προς υμας

«لَكِنِي أَقُولُ لَكُمُ الْحَقَّ: إِنَّهُ خَيْرٌ لَكُمْ أَنْ أَنْطَلِقَ، لَأَنَّهُ إِنْ لَمْ أَنْطَلِقْ لَا يَأْتِيَكُمُ الْمُعَزِّي، وَلَكِنْ إِنْ ذَهَبْتُ أُرْسِلُهُ إِلَيْكُمْ». (يوحنا 16: 7).

يعتبر الفارقليط في اللاهوت الكاثوليكي، أو المعزيز، تسميةً تطلق على الروح القدس. والكلمة اليونانية التي تشير إلى الروح القدس لا ترد إلا في سفر يوحنا، وقد قمت ترجمتها بمعانٍ متنوعة، منها النصير والشفيع والمعلم والمساعد والعزيز، لكنها أياً كانت تظل بعيدةً جدًا عن معنى «المحمود»، والتي تقابل *periklutos* في اليونانية.

نجد في سيرة ابن إسحاق اقتباساً من إنجيل يوحنا يعنينا في هذا الموضوع:

«وَقَدْ كَانَ، فِيمَا بَلَغْنِي عَمَّا كَانَ وَضَعَ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ فِيمَا جَاءَهُ مِنَ اللَّهِ فِي الْإِنْجِيلِ لِأَهْلِ الْإِنْجِيلِ مِنْ صِفَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، مِمَّا أَثْبَتَ يُحَنَّسُ الْحَوَارِيُّ لَهُمْ، حِينَ نَسَخَ لَهُمُ الْإِنْجِيلَ عَنْ عَهْدِ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ. فِي رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَيْهِمْ أَنَّهُ قَالَ: مَنْ أَبْغَضَنِي فَقَدْ أَبْغَضَ الرَّبَّ، وَلَوْلَا أَنِّي صَنَعْتُ بِحَضْرَتِهِمْ صَنَاعَ لَمْ يَصْنَعُهَا أَحَدٌ قَبْلِي، مَا كَانَتْ لَهُمْ خَطِيئَةٌ، وَلَكِنْ مِنْ الْآنَ بَطَرُوا وَظَنُّوا أَنَّهُمْ يَعِزُّونِي [1]، وَأَيْضًا لِلرَّبِّ، وَلَكِنْ لَا بُدُّ مِنْ أَنْ تَتِمَ الْكَلِمَةُ الَّتِي فِي النَّامُوسِ: أَنَّهُمْ أَبْغَضُونِي مَجَانًا [2]، أَيْ بَاطِلًا. فَلَوْ قَدْ جَاءَ الْمُنْحَمَنَا هَذَا الَّذِي يُرْسِلُهُ اللَّهُ إِلَيْكُمْ مِنْ عِنْدِ الرَّبِّ، (وَ) [3] رُوحُ الْقِسْطِ [4]، هَذَا الَّذِي مِنْ عِنْدَ الرَّبِّ خَرَجَ، فَهُوَ شَهِيدٌ عَلَيْهِ وَأَنْتُمْ أَيْضًا، لِأَنَّكُمْ قَدِيمًا كُنْتُمْ مَعِي فِي هَذَا قُلْتُ لَكُمْ: لِكِيمَا لَا تَشْكُوا. وَالْمُنْحَمَنَا (بِالسُّرْيَانِيَّةِ) [3] : مُحَمَّدٌ: وَهُوَ بِالرُّوْمِيَّةِ: الْبَرْقِلِيَّسُ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ»<sup>(23)</sup>.

وقد وضح أفرد غيوم<sup>(24)</sup> Alfred Guillaume بشكلٍ مقنع أن ابن إسحاق كان يقرأ المجلد الفلسطيني السرياني

23- سيرة ابن هشام الجزء الأول ص 233-234.

24- A. Guillaume. *The Version of the Gospels Used in Medina Circa 700 A.D.* Al-Andalus, 15 (1950) pp.289-296.



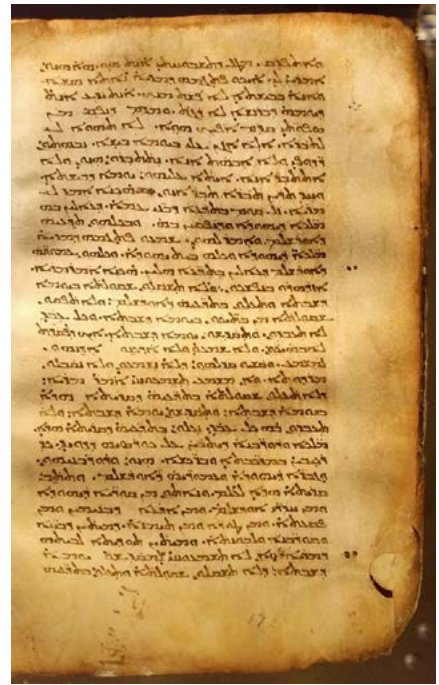
Ibn Warraq



الفرد غيلي

«من الجلي للقارئ أن ابن إسحاق يقتبس من نسخة سامية من الإنجيل، فلولا ذلك لما وجدنا كلمة المُنْحَمَّنَا ذات المغزى هنا، وهي كلمة غير موجودة في نسخة البيشيتا Peshitta، النسخة السريانية من الكتاب المقدس، وفي الأديات الشرقية المسيحية القديمة هي كلمة تشير إلى الله نفسه. علاوةً على ذلك، فإن البيشيتا، والسريانية القديمة، النسخ السريانية القديمة من الكتاب المقدس كلها تكتب اسم يوحنا على الشكل يوحنا، وليس بالشكل اليوناني يُحَنَّسُ الموجود في النص العربي. وتبعاً لذلك، فإيجاد نص الأنجليل الذي اقتبس ابن إسحاق النص منه، علينا البحث عن نسخةٍ تختلف عن البقية بوجود هذه الصفات فيها، وهذا يتحقق في المجلد الفلسطيني السرياني للأناجيل<sup>(25)</sup> Palestinian Syriac Lectionary of the Gospels ، مما يثبت بشكلٍ حاسمٍ أن كاتب النص العربي كان أمامه نصٌ سريانيٌ قام هو أو مخبره بالتلاعب فيه ببراعةٍ ليوفر القراءة التي نراها اليوم في السيرة... وبالإضافة إلى تهجئة كلمة

يوحنا... فإن أسلوب كتابة فارقليط Spiritus veritas وروح القدس Paracletus أيًضاً مهمٌ، ذلك أنه من المعروف أن المجلد الفلسطيني السرياني للأناجيل قد تأثر بقوٍة بالآرامية اليهودية، وهذا يظهر بجلاءٍ في ترجمتهم للفظة فارقليط، والتي كانت النسخ السريانية والنسخة اللاتينية الشائعة من الكتاب المقدس Vulgate تقوم بنقل لفظها الحرفي بدل ترجمتها، مما حافظ على التعبير بشكله اليوناني. وهذا يظهر أيًضاً في النسخة الإنجليزية من الكتاب المقدس في بعض مواضع. لقد وصلت كلمة فارقليط إلى مرحلةٍ صارت فيها جزءاً من اللغة في التراث التلمودي، مما يجعل الأمر غريباً أن المترجمين السريان للمجلد الفلسطيني قد تعمدوا إدخال ترجمةٍ جديدة، وهي في ضوء معانيها العربية تعني بالمصادفة المعزّي بالمعنى الذي نراه في الكتاب المقدس الإنجليزي... لكننا لا نجد هذا المعنى في السريانية العادية، وفيها كلمة منحمنا تعني (مانح الحياة)، وتحديداً تخص من قام من الموت، بينما تعني كلمة نحاما القيامة في سياقها في سفر يوحنا 11: 24-25. وهذا من الواضح يتعارض مع كلام رب في الفقرة التي بين يدينا. فالمقصود المعزّي الذي يعزّي الناس



صحيفة من مخطوطة البيشيتا تعود للقرن التاسع الميلادي

25- Guillaume's note: Evangeliarum Hierosolymitanum ed. Count F. M. Erizzo, Verona, 1861, p.347, and The Palestinian Syriac Lectionary of the Gospels re-edited from two Sinai MSS and from P. de Lagarde's edition of the Evangeliarum Hierosolymitanum by Agnes Smith Lewis and Margaret Dunlop Gibson, London, 1899, p.187.

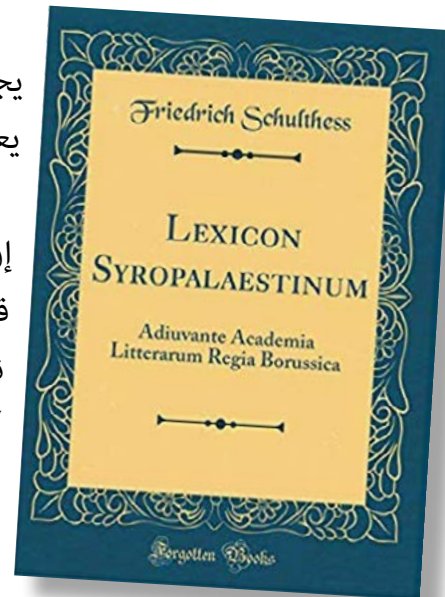


Ibn Warraq

الذين فقدوا عزيزًا، فقدوا نصيرهم ومقوّيهم، وهو معنٌى تشهد له القواميس التلمودية والترغومية (الترجمات التلمودية). ثانيةً، فيما يتعلق بـ *spritus vertias*، فإن أفضل مخطوطات كتاب ابن إسحاق تشير إليها بتسمية روح القسط، والتي قام كُتابٌ لاحقون بتغييرها جزاً إلى روح القدس. لكن الكلمة قسٍط لا تعني الحقيقة، وإنما العدل أو المساواة في الحكم. فمن أين أتت هذه الكلمة؟ لا يوجد ما يبررها بالنظر إلى السريانية القديمة أو الپشتية، حيث نراها مكتوبةً على شكل «شرارا». والجواب مرةً أخرى موجودٌ في مجلد الأنجليل الفلسطيني والذي يذكر «روح دي قوشتا»، وهو المعنى الصحيح في الآرامية اليهودية»<sup>(26)</sup>.

يجدر التنويه إلى أن شولتهس Schulthess في قاموسه الفلسطيني السرياني يعطي معنٌى فرعياً لكلمة نحم nHem ونحّم naHem: التعزية<sup>(27)</sup>.

إن اكتشاف غِيُوم Gauillaume لهو في غاية الأهمية، لأنه يعزز النظرية التي قدّمها كريستوف لوكسنبرغ Christoph Luxenberg بأن القرآن ما هو إلا نتاج التراث المسيحي السرياني. لقد أثبت غيوم بشكلٍ قاطع أن ابن إسحاق كانت في حوزته نصوصٌ مسيحيةٌ سريانية. لكن طرح لوكسنبرغ يتخد منحى أكثر جذريةً، فهو يقترح أن النص القرآني في أصله سرياني تمت ترجمته بشكلٍ روبيءٍ إلى العربية على يد جماعةٍ لم يتقنوا السريانية بشكلٍ جيد.



نستكمل الموضوع في العدد المقبل..

قام بالترجمة من الإنجليزية: أسامة البني (الوراق)

مراجعة علمية بعد الترجمة: محمد المسيح

النص الأصلي جاء من كتاب Virgins, what virgins? And Other Essays لابن ورّاق، وهو يحمل نفس عنوان المقال

الحال: Koranic Criticism - 700 C.E. to 825 C.E.

ملاحظة: المترجم والكاتب شخصان مختلفان رغم تبنيهما لقب «الوراق»، نسبةً للملحد أبي عيسى الوراق الذي عاش في القرن التاسع الميلادي.

26- A. Guillaume. *The Version of the Gospels Used in Medina Circa 700 A.D. Al-Andalus*, 15 (1950) pp. 292-293.

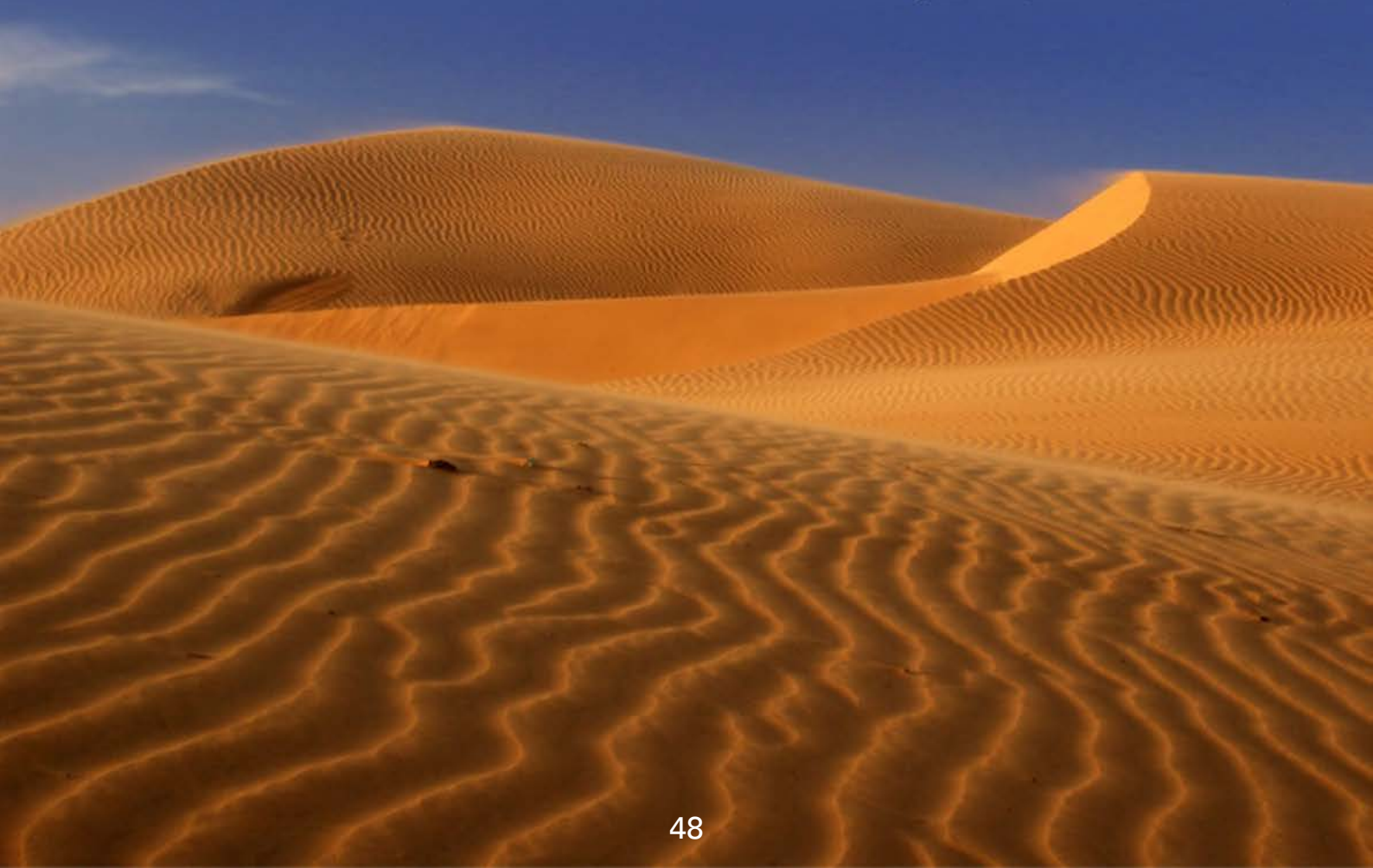
27- F. Schulthess. *Lexicon Syropalaestinum*, Berolini (Berlin), In Aedibus Georgi Reimer, MCMIII (1903) Page 122a: nHem, naHem, Ptc. act (Active Participle) mnaHem -(Greek) parakale^in a) excitavit, excitavit, Hbr. 10:25 b) consolatus est (Js.10:32 , 35:4, 40:1 sq. 11 , 61:3. Job.21:34, Rom.12:8 , 1 Thess.4:1,18, Tit.2:15.) (Greek) Paramuthei^sthai (Joh.11:19, 31), Cf. Hom. Anec. 203:26.

# أرشيف مدونة أرض الرمال

تحية لـ بن كريشان

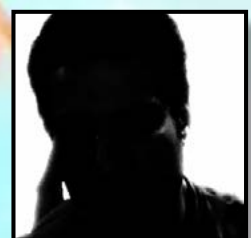
<http://www.thelandofsands.blogspot.com>

الهوس الإسلامي بالعنفه  
عصفة ورمور موريشيوس  
المراه والدين  
كيف نكافح العنصرية الإسلامية؟  
فتوى الببغاء  
وجوب تكسير الأصنام  
السفاح والفتاة البريء  
طيز لطفي  
الأحاداد : حركة خررية للشّرّ ووجب جرثومة الدين في كل مكان  
هل هناك معنى للحياة بدون شاورما؟  
الخوف... بعض الأصولية الإسلامية





# امرأة التي انتصرت على آله



Omar Hussein

# المُرأة التي انتصرت على الإله



Omar Hussein

في إحدى ليالي الشتاء الباردة استيقظت فلم تجده بين أحضانها كما اعتادت أن يكون دائمًا، لطالما كانت دقات قلبيهما بالحب تملأ الوجود...

بحثت عنه في كل أرجاء المنزل فلم تجده، فسارعت إلى الاتصال به لكنه لم يرد...

فأخذ الخوف والقلق يفتكان بها، وسرعان ما هرعت إلى الشوارع تبحث عنه...

وأخذت تسأل المارة بالطرقات عما إذا كان أحدهم قد رأه، إلى أن أخبرها أحدهم أنه بالفعل قد رأه متوجهًا إلى القصر الواقع على شاطئ النهر...

وتحدث من دون صوت عن السبب الذي دفعه للذهاب فجأة إلى هذا المكان.

ولم تنبس بكلمة، لكنها ركضت مسرعةً في لهفةٍ إلى القصر.

طرقَت الباب ليفتح لها بعد دقائق، وصُعقت حينما رأته بتلك الملابس التي تفوح منها رائحة الخيانة، دفعته بقوّةٍ إلى الداخل لترى ما لم تكن تتوقع يومًا أنها ستراه...

لقد كان القصر مليئاً بالعاهرات...

نظرت إلى عينيه والدموع تنهمر من عينيها، آلاف الكلمات لم تتنطق بحرفٍ منها، لكن نظرات عينيها له كانت كفيلةً بأن تزلزل كيانه وتجعله يتمنى الموت عليه يرتاح من العذاب، عذاب الضمير وعذاب قلبه المتألم لما أحقه بمحبوبته من الألم.

- هل لك أن تفسّر لي ما أراه يا عزيزي؟

- حبيبتي لن أكون كاذبًا ولن أحاول أن أكون مخادعًا، سأتحدث بمنتهى الصدق.

- أتفنى ذلك.

- حبيبتي...

- لا يا عزيزي لا أود أن أسمعها منك مرّة أخرى، لا أحب أن أكون واحدةً من أولئك العاهرات اللواتي يملأن المكان. أفضل أن تناديني باسمي بدون أيّة إضافاتٍ أخرى...

- عزيزتي لم أفعل ما فعلت من تلقاء نفسي.

- وماذا جنيت في حّقك كي تخون ميثاق الحب الذي بيننا؟ لطالما عشنا حياةً مليئةً بالحب والسعادة، لا أذكر في مرّة أني أدخلت الحزن إلى قلبك يومًا.

- لا يا عزيزتي لم تفعلي، ليس هذا ما أعنيه.

- أوضح عما تعنيه.

- لقد أرسل الحكم في طلبي، وحينما ذهبت إليه أخبرني أنه يريد مكافأتي، فأهداني هذا القصر وأمر بأتالى

# المُرأة التي انتصرت على الإله



Omar Hussein

إليه والانتظار فيه إلى أن تأتيني بقية المكافأة، وبينما أنا جالسٌ في القصر، فإذا بالباب يُطرق، وحينما فتحته وجدت وصيفةً تمسك برسالةٍ وخلفها أولئك الفتيات، وأخبرتني أنَّ الحاكم يلقي السلام عليَّ ويتمنُّ لي قضاء وقتٍ جميل.

- هل جنت؟ هل تعتقد أني سأصدق مثل هذا الهراء؟
- هذه هي الحقيقة.
- كفى كذبًا وخداعًا! أيعقل أن يكون الحاكم الذي عُرف بعدله واستقامته وكل تلك الفضائل الأخرى أن يكون قوادًا؟
- لا داعي لنعته بالقواد لكن على أيِّ حالٍ إن كنت لا تصدقين يمكنكِ أن تقرأي تلك الرسالة وستجدين ختمه عليها.

وأخذت الرسالة وشعرت بقمة الخذلان حينما رأت الحاكم وقد ختمها بنفسه، لكنها ما زالت ترفض أن تصدق، لا بد أن هناك تزوييرًا قد تم، ربما هناك خديعةٌ تُدار لها، ونزلت من القصر مليئةً بمشاعر الألم والإهانة، نظرات الثقة الممزوجة بالوقاحة من عيون تلك العاهرات تذبحها من الوريد، وهرعت إلى مجلس الحاكم حيث المكان الذي اعتاد أن يذهب إليه الجميع إما زائرًا أو من لديه قضيَّةٍ يريد أن يعرضها عليه، ودخلت إلى المكان، وكان على كرسيه فوق العرش جالسًا!

أمام الجميع وقفت تبكي، منكسرةً، حزينةً، ضائعةً، لم يبق لها إلا القليل من الأمل في حضرة الحاكم المُبجل، علَّها ترجو منه إنصافًا وعدلاً.

- سيدِي، جئت إليك أشكو مما ألحقه بي زوجي من الألم والعداب.

- أنا أصغي إليك وأنا أحكم الحاكمين.

وحكت له القصة كاملةً وركعت على ركبتيها تطلب العدل بقلب يملؤه الرجاء.

- حقًا ما قاله زوجك حقيقةً، لقد أحببت أن أكافئه على ما منحني من شعور بالعظمة واعترافه باستحقاقِي بالعبادة، لقد كان هذا لطفًا منه يستحق المكافأة عليه.



# المُرأة التي انتصرت على الإله



Omar Hussein



- سيدى !!!

- هذه هي الحقيقة.

- أتدري يا سيدى؟ لم أكن أتوقع يوماً من حاكم عظيمٍ  
مثلك ألا يكون مكتثاً بمشاعر امرأةٍ جرحت في كرامتها،  
وتآلمت من الغدر من محبوبها وخيانته لها، لم أكن  
أتوقع يوماً أن حاكمنا العظيم سيغدو في يومٍ من الأيام  
قواداً...

يصرخ الحاكم بأعلى صوته:

- أيتها الوجحة كيف تجرؤين؟ وعزّي وجلالي لألقين بك  
في الجحيم...  
وقاطعته:

- هل من طلب أخير قبل أن أخلد في نيرانك سيدى؟  
- لك هذا.

- أود أن أسأل كل من في المجلس هل تعرفون الحب، الوفاء، الإخلاص، الصدق؟

لكن لا أحد يجيب بل اكتفوا بنظراتٍ مليئةٍ بالجهل ولسان حالهم ما ذاك الذي تقوله تلك المرأة.

- سيدى هل أستطيع أن أسألك سبحانك:... هل تعرف معنى الحب، العشق، الغرام؟ هل جربته يوماً؟  
لم ينطق بكلمةٍ واكتفى بنظرةٍ حائرةٍ في المكان، ونظرت إليه نظرة استهزاءٍ واحتقارٍ ثم قاطعت صمته مكملةً  
حديثها:

- عذرًا سيدى نسيت أنك الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد...

# رسومات دينية ساخرة

M  
80

غير مناسبة لذوي المشاعر الدينية المرهفة

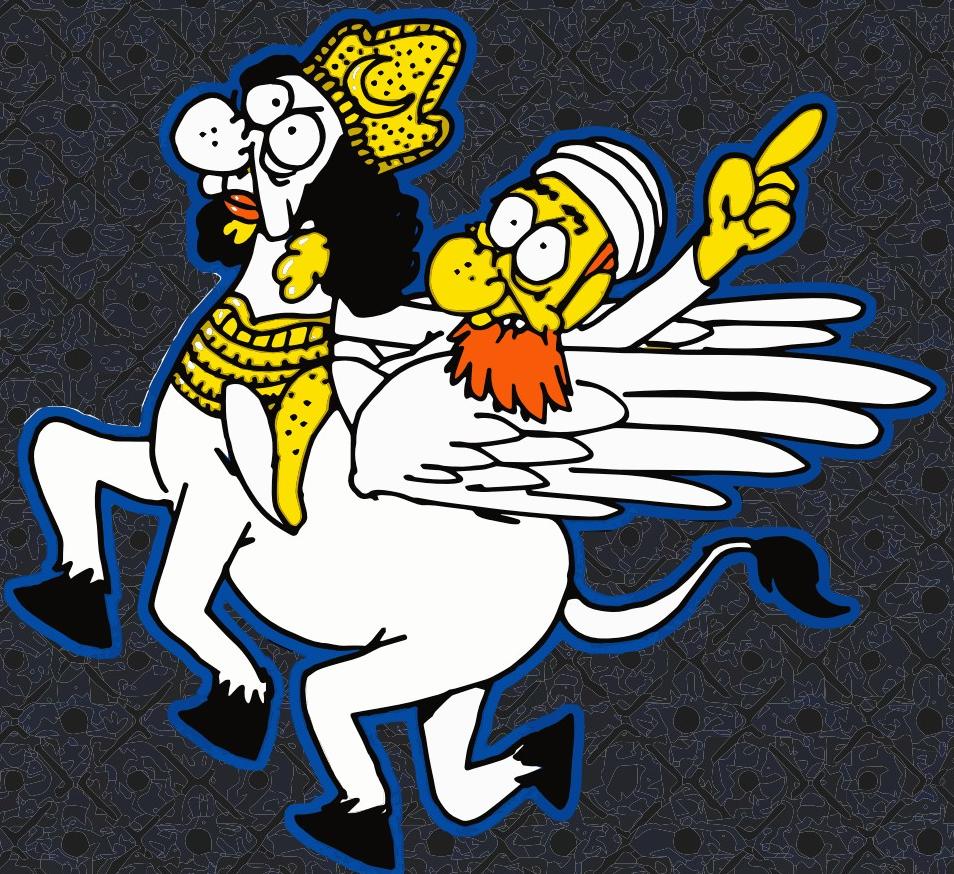


[www.facebook.com/M-80-II-941772382615672](http://www.facebook.com/M-80-II-941772382615672)



# محمد بن أمة

الحلقة الخامسة والعشرون: الأسرار

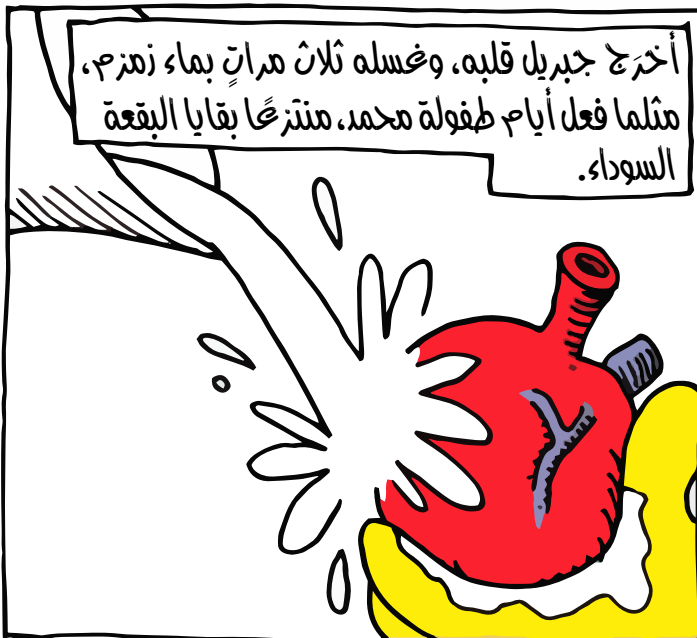


ترجمة عن الفرنسية لكتاب  
**LA VIE DE MAHOMET**

ترجمة: سارة سركسيان

تدقيق ترجمة وتدقيق مصادر وإخراج:  
أسرة تحرير مجلة المحدثين العرب

# الإسراء



لهم جاؤوا بالبراق، وهو دائبة يضنا ربيها جميع الرسل قبله.



وهلَّا كَانَتْ مَعْجِزَةُ الْإِسْرَاءِ مِنْ هَذَا إِلَى  
الْقُرْبَسِ، وَالْمَعْدَارِ إِلَى السَّمَوَاتِ السَّبْعِ.







## (1). حديث فاختة أم هانئ عن مسري الرسول:

● قال محمد بن إسحاق: وكان فيما بلغني عن أم هانئ بنت أبي طالب رضي الله عنها، واسمها هند، في مسرى رسول الله ﷺ، أنها كانت تقول: ما أسرى رسول الله ﷺ إلا وهو في بيتي، نام عندي تلك الليلة في بيتي، فصلى العشاء الآخرة، ثم نام وفمنا، فلما كان قبيل الفجر أهبنا رسول الله ﷺ، فلما صلى الصبح وصلينا معه، قال: يا أم هانئ، لقد صليت معكم العشاء الآخرة كما رأيت بهذا الوادي، ثم جئت بيت المقدس فصليت فيه، ثم قد صلية صلاة الغداة معكم الآن كما ترين، ثم قام ليخرج، فأخذت بطرف رداءه، فتكشف عن بطنه كأنه قبطية مطوية، فقلت له: يا نبي الله، لا تحدث بهذا الناس فيكذبوك ويؤذوك، قال: والله لأحدثنهموه. قالت: فقلت لجارية لي حبشية: ويهك اتبعي رسول الله ﷺ حتى تسمع ما يقول للناس، وما يقولون له.

<sup>402</sup> السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أبيوب الحميري، مؤسسة علوم القرآن، - باب ذكر الالسراء والمعراج. ص: 402.

(2). جبریل یشق صدر محمد:

● حدثنا يحيى بن بکير قال حدثنا الليث عن يونس عن ابن شهاب عن أنس بن مالك قال كان أبو ذر يحدث أن رسول الله ﷺ قال: فرج عن سقف بيتي وأنا بمكة فنزل جبريل ﷺ فرج صدري ثم غسله بماء زمزم ثم جاء بطست من ذهب ممتلئ حكمة وإيماناً فأفرغه في صدري ثم أطبقه ثم أخذ بيدي فعرج بي إلى السماء.

■ صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب كيف فرضت الصلاة في الإسراء، الحديث رقم 342، صفحه 135.

### (3). محمد يوم الأنبياء في الصلاة:

● وحدثني زهير بن حرب حدثنا حجيبة بن المثنى عبد العزيز وهو ابن أبي سلمة عن عبد الله بن الفضل عن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: ... وقد رأيتني في جماعة من الأنبياء فإذا موسى قائم يصلي فإذا رجل ضرب جعد كأنه من رجال شنوة وإذا عيسى ابن مريم عليه السلام قائم يصلي أقرب الناس بـه شبهاً بـه عروة بن مسعود الثقفي وإذا إبراهيم عليه السلام قائم يصلي أشبه الناس بـه صاحبكم - يعني نفسه - فاحت الصلاة فأتمتهم، فلما فرغت من الصلاة قال قائل: يا محمد، هذا مالك صاحب النار فسلم عليه فالتفت إليه فلـيـدـأـنـيـ بالـسـلامـ.

■ صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب ذكر المسيح ابن مريم والمسيح الدجال ص: 157.

(4). وصف محمد لـ إبراهيم وموسى وعيسى:

● قال ابن إسحاق: وزعم الزهرى عن سعيد بن المسيب أن رسول الله ﷺ وصف لاصحابه إبراهيم وموسى وعيسى حين رأهم في تلك الليلة، فقال: أما إبراهيم، فلم أر رجلاً أشبهه (قط) بصحابكم، ولا صاحبكم أشبه به منه، وأما موسى فرجل آدم طويل ضرب جعد أقصى كأنه من رجال شنوة وأما عيسى بن مريم، فرجل أحمر، بين القصير والطويل، سبط الشعر، كثير خيلان الوجه، كأنه خرج من دنيا، تحال رأسه يقطر ماء، وليس به ماء، أشبه رجالكم به عروة بن مسعود الثقفى.

<sup>■</sup> السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أبيه الحمراء، مؤسسة علوم القرآن، - باب ذكر الإسراء والمعراج: ص: 400.

## ٥). محمد يشرب الحليب:

● فمضى رسول الله ﷺ، ومضى جبريل عليه السلام معه، حتى انتهى به إلى بيت المقدس، فوجد فيه إبراهيم وموسى وعيسى في نفر من الأنبياء، فأمهل رسول الله ﷺ فصلٍّ بينهم، ثم أتى ياباناعين، في أحدهما، خمر، وفي الآخر لبن. قال: فأخذ رسول الله ﷺ إماء اللبن، فشرب منه، وترك إماء الخمر. قال: فقال له جبريل: هذِّب للفطرة، وهدِّي أمتك يا محمد، وحرمت عليكم الخمر. ثم انصرف رسول الله ﷺ إلى مكة..

■ السيرة النبوية لابن هشام، عبد الملك بن هشام بن أبيه الحمراء، مؤسسة علوم القرآن، - باب ذكر الإسراء والمعراج: ص: 399.

## (6). محمد يتعلم الأذان في السماء:

● حدثنا محمد بن عثمان بن مخلد الواسطي، قال: نا أبي، عن زياد بن المنذر، عن محمد بن علي بن الحسين، عن أبيه، عن جده، عن علي، قال: لما أراد الله أن يعلم رسوله الأذان أتاه جبريل صلى الله عليهما بدبابة يقال لها: البراق، فذهب يركبها فاستصعبت، فقال لها جبريل: اسكني فوالله ما ركب عبد أكرم على الله من محمد، قال: فركبها حتى انتهى إلى الحجاب الذي يلي الرحمن تبارك وتعالى قال: فبينما هو كذلك إذ خرج ملك من الحجاب، فقال رسول الله: يا جبريل من هذا؟ قال: والذى يعثك بالحق، إنى لأقرب الخلق مكاناً، وإن هذا الملك ما رأيته منذ خلقت قيل ساعتى هذه، فقال الملك: الله

أكبر الله أكبر، قال: فقيل له من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا أكبر أنا أكبر، ثم قال الملك: أشهد أن لا إله إلا الله، قال: فقيل له من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا لا إله إلا أنا، قال: فقال الملك: أشهد أن محمدا رسول الله، قال: فقيل من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا أرسلت محمدًا، قال الملك: حي على الصلاة، حي على الفلاح، قد قامت الصلاة، ثم قال الملك: الله أكبر الله أكبر، قال: فقيل من وراء الحجاب: صدق عبدي أنا أكبر أنا أكبر، ثم قال: لا إله إلا الله، قال: فقيل من وراء الحجاب: صدق عبدي لا إله إلا أنا، قال: ثم أخذ الملك بيده فقدمه فهم أهل السماء فيهم آدم، ونوح.

■ البحر الزخار المعروف بمسند البزار، مسند علي بن أبي طالب. أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق العتيقي البزار، مكتبة العلوم والحكم. سنة النشر: 146 م. ص 146

#### (7). أبو بكر يشهد بصدق محمد:

● فلما رجعت نبعة أخبرتني أن رسول الله ﷺ انتهى إلى نفر من قريش في الحطيم، فيهم المطعم بن عدي، وعمرو بن هشام، والوليد بن مغيرة، فقال ﷺ: إني صليت الليلة العشاء في هذا المسجد، وصليت به الغدفة، وأتيت فيما وأتيت فيما بين ذلك بيت المقدس فنشر لي رهط من الأنبياء منهم إبراهيم وموسى وعيسى عليهم السلام، فقال مطعم بن عدي إن أمرك قبل اليوم كان أمريّاً غير قوله اليوم، هو يشهد أنك كاذب. نحن نضرب أكباد الإبل إلى بيت المقدس مصعداً شهراً ومنحدراً شهراً، أترעם أنك أتيت في ليلة واحدة؟ واللات والعزى لا أصدقك. وما كان هذا الذي تقول قط. قال أبو بكر رضي الله عنه: يا مطعم بئس ما قلت لابن أخيك جبهته وكذبته أنا أشهد أنه صادق.

■ عيون الأثر في فنون المغارزي والشمائل والسير، أبو الفتح محمد بن محمد بن سيد الناس اليعمري، المجلد الاول، مكتبة دار التراث، المدينة المنورة. صفحة 242.



ستيفان شاربونيه (شارب): أحد رسامي شارلي إيفدو، تم اغتياله خلال اعتداء إسلاميين متطرفين على مقر المجلة يوم 7 يناير كانون ثان 2015.

# كاريباتور



- كيف نشأ الكون؟ -



$$\begin{aligned}
 Q &= mc\Delta t \quad R = \frac{U}{I} \quad k = \pm \sqrt{\frac{2m}{h^2}(E-K)} \quad \oint \vec{B} d\ell = \mu_0 \sum I \\
 \beta &= \frac{\Delta I_c}{I_c} \quad E = \frac{1}{2} \hbar \omega_m \quad \omega = 2\pi f \quad C_p = \iint D dS = AD \quad \phi = \frac{2\pi \sin 2\lambda}{\lambda} \gamma \\
 \Delta I_B &= \frac{1}{2\pi RL} \quad S = \frac{1}{\mu_0} (\vec{E} \times \vec{B}) \quad \lambda = \frac{\ln 2}{T} \quad V = C/\lambda \\
 R = \rho \frac{L}{J} & \quad \Phi = NBS \quad H_\lambda = \frac{\Delta M_\lambda}{\Delta \lambda} \\
 F_v = \frac{F}{R} & \quad E = mc^2 \quad f_s = \frac{1}{2\pi} \frac{1}{\ell} \quad \vec{F}_n = \vec{B} I \ell = \frac{M_1 I_1 I_2}{2\pi a} \ell \\
 V = \frac{1}{\frac{1}{R} + \frac{1}{L}} &= \frac{C}{R+L} \quad \sigma = \frac{Q}{A} \quad M_e = g T^4 \quad E = \hbar \omega \quad R_m = \frac{C}{T} \\
 \nu = \frac{mc}{2\pi r m_e} & \quad M_B = \frac{4\pi r^3}{3} S \quad I_m^2 = U_m^2 \left[ \frac{1}{R^2} + \left( \frac{1}{X_C} - \frac{1}{X_L} \right)^2 \right] \quad v_s = \sqrt{\frac{R_m}{R_s}} \\
 F_d = \frac{d}{dt} \nu & \quad \ell = \frac{NI}{e} \quad 1 \text{ pc} = 1 \text{ AU} \quad F_g = \frac{m_1 m_2}{r^2} \tau^2 \quad \Phi_e = \frac{\Delta E}{4t} \\
 \text{شكرًا جزيلاً،} & \quad h = Sh \rho g \quad E = \frac{\hbar k^2}{2m} \quad \sin \alpha = \frac{v_1}{v_2} \cdot \frac{w_2}{w_1} \\
 \text{ولكن هذا الجواب} & \quad \frac{m_1}{x} + \frac{m_2}{x'} = \frac{m_2 - m_1}{x' - x} \quad \sin \beta = \frac{v_1 \cdot w_2}{v_2 \cdot w_1} \\
 \text{أقرب إلى "تفاقتنا"} & \quad \oint \vec{D} d\vec{s} = \vec{Q}^* \quad F_i = 
 \end{aligned}$$



Alzihewawee Ameer Hameed

الله الفراغات الذي لا يملئه سوى عقول الجهلة.



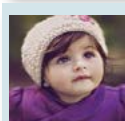
Zakaria Ezzayer

رغم التقدم العلمي يبقى «يقيينا بالجهل» هو الأفضل !!



Nicholas Nahhat

ما زال المهايل الثلاثة يبتسمون لأن ما زال أكثر من نصف العالم  
أغبياء لدرجة تصديقهم.



Mvr Almisqi

لأنهم لا يستطيعون مواجهة مصاعب الحياة و قسوتها لذلك يلجأ  
المؤمنون إلى الحلول الخرافية و الأسهل لعقلولهم.

# العربي الملاحدة بين

مجلة شهرية بجهود فردية تصدر في الثاني عشر من كل شهر

The Arab Atheists Magazine is a digital publication produced by volunteers and committed to promoting the thought and writings of atheists of various persuasions with complete freedom. The Magazine does not adopt or endorse any form of political ideology or affiliation

Contributors bear the full responsibility of the content, illustrations and topics they provide insofar as it covers copyright and issues of intellectual property

Express permission for to publish in the Magazine is provided by contributors, whether they are members of the Arab Atheists Magazine Group or other atheists and non-religious contributors

The Magazine does not publish material that is unethical or that incites racism or bigotry

The Editorial Board reserves the right to republish content originally published on the Magazine's Facebook group, as publishing there implicitly contains consent for republication in the Magazine



موقع المدونة الخاصة بنا للأرشفة على الإنترنط:

[www.aamagazine.blogspot.com](http://www.aamagazine.blogspot.com)

البريد الإلكتروني

[el7ad.organisation@gmail.com](mailto:el7ad.organisation@gmail.com)